


Постсоветский человек  
и его время

Опыт философского осмысления 
постсоветской эпохи

Михаил Минаков

Рига 
Brīvā Universitāte 

2024



Михаил Минаков
Постсоветский человек и его время. Опыт философского осмысления 
постсоветской эпохи. Издание 2-е дополненное и исправленное. Рига: 
Brīvā Universitāte, 2024.

ISBN 978-9934-38-157-7
DOI 10.55167/0126d4d79b70

Эта книга о постсоветском периоде (1991–2022), который был по-сво-
ему беспрецедентной эпохой в истории человечества. Его уникаль-
ность заключалась не только в том, что распад СССР открыл перед 
людьми и народами Восточной Европы и Северной Евразии возмож-
ности испытать на личном опыте свободу и проверить свой творче-
ский потенциал, но и в том, что за эти возможности не потребовалось 
заплатить цену, сравнимую с советским экспериментом. Не усвоив 
уроки постсоветской истории, народы Восточной Европы и Север-
ной Евразии обречены на повторение порочных циклов трагедий 
и разрушений.

© Михаил Минаков, 2024

Книга публикуется на условиях лицензии Creative Commons Attribution Li-
cense 4.0. Рисунок на обложке сгенерирован LLM DALL-E 3, а также Adobe 
Firefly. Книгу к печати подготовил Владимир Харитонов.



Отзывы

«Книга Минакова передает настроение момента, когда 
полномасштабное вторжение России в  Украину озна-
меновало конец эпохи в  развитии региона, которую 
принято называть «постсоветский»… Книга отражает 
междисциплинарный опыт ее автора, который на про-
тяжении десятилетий занимался политической фило-
софией и региональными исследованиями. Рекомендую 
книгу к прочтению тем, кто ищет более глубокие интер-
претации известных фактов новейшей истории Восточ-
ной Европы и Северной Евразии.»
Валерия Кораблева, Карлов Университет, Прага

«Книга „Постсоветский человек“  — это свидетельство 
о  попытках создания постсоветского Uebermensch, на 
протяжении трех десятилетий участвовавшего в усилиях 
по преодолению Советского Человека. Четко обозначив 
„постсоветскую эпоху“ как период между 1991 по 2022 
год, автор показывает, при каких организующих прин-
ципах социального бытия в Восточной Европе и Север-
ной Евразии. Книга станет прекрасным источником идей 
и информации для тех, кто ищет многомерное понима-
ние разнообразных и зачастую противоречивых событий 
в социально-экономической, политической и культур-
ной сферах, с которыми столкнулись граждане новообра-
зованных государств после распада Советского Союза.»
Мариам Пипиа, Высшее командное училище, Тбилиси

«Эта книга  — первый обстоятельный и  провокацион-
ный рассказ о  новой стадии человеческой эволюции 
в форме Homo Post-Soveticus… Это обязательное чтение 
для тех, кто все еще хочет понять, почему постсоветское 
пространство после цезуры 1989–91 годов развивалось 
не в том направлении, на которое надеялись оптимисты, 
и почему утопия превратилась в антиутопию.»
Георгий Касьянов, Университет Марии Склодовской-Кю-
ри, Люблин



4 Постсоветский человек и его время

«Книга М.  Минакова  — это захватывающая история 
закончившейся на наших глазах постсоветской эпохи 
(1991–2022) — периода поисков выхода из тоталитар-
ного господства, удач и  неудач восточноевропейских 
обществ. Сочетание философского, социологического 
и исторического взгляда на сложнейшие и драматичные 
процессы в этом регионе позволяют автору удержаться 
от любого упрощения, иллюзий и идеологической пред-
взятости, сохраняя трезвость, глубину и  нетривиаль-
ность своего анализа. Эта работа  — одна из лучших, 
написанных в последние годы о разбегающихся траек-
ториях постсоветского транзита.»
Лев Гудков, Левада-Центр, Москва

«Что за человек появился на руинах советской цивилиза-
ции? Именно на этот вопрос пытается ответить Михаил 
Минаков, один из самых проницательных исследовате-
лей постсоветского мира. Этак оригинальная книга — 
великолепная смесь истории, философии, антропологии 
и жизни, прожитой среди руин.»
Иван Крастев, Институт гуманитарных наук, Вена



Посвящаю эту книгу поколению,  
пережившему цезуру 1989–1991, 

постсоветскую эпоху  
и ее катастрофическое окончание. 

 
Сил нам и идущим за нами



Благодарности

Идея этой книги родилась в  результате дискуссий на семи-
нарах Школы гражданского просвещения (Рига  — Лондон) 
в 2015–2023 годах. Я искренне признателен Лене Немировской 
и Юрию Сенокосову, Инне Березкиной и Марине Скориковой, 
Льву Гудкову и Френку О’Доннеллу, Ивану Крастеву и Нико-
лаю Петрову, Джону Ллойду и Михаэлю Сульману, Павлу Вик-
нянскому и Александру Шмелеву за наши споры и те истины 
с заблуждениями, которые мы в них обретали. Отдельная при-
знательность Людмиле Нукневич за глубокое чтение и мудрые 
советы по редактированию этой книги.

Я безмерно благодарен Марии Грации Бартолини за 
вдохновение и поддержку в самые темные времена. Без ее уча-
стия я бы не завершил эту книгу.

Я признателен венскому Институту наук о  человеке 
(Institut für die Wissenschaften vom Menschen) за возможность 
написать этот текст в тиши его библиотеки и шуме бесед с кол-
легами-исследователями на институтских собраниях.

Второе издание этой книги — инициатива Елены Лукья-
новой и коллег по Свободному университету. Спасибо вам им-
пульс к совершенствованию!



Введение

Постсоветская эпоха завершилась в 2022 году с началом рос-
сийского вторжения в  Украину. Несмотря на то, что война 
в Украине началась еще в 2014 году, именно это событие — 
полномасштабная война — поставила точку в непродолжи-
тельной истории периода, толчок к возникновению которого 
дали распад СССР, а также создание новых демократических 
государств и рыночных экономик в Восточной Европе и Север-
ной Евразии. Решение Владимира Путина начать «специаль-
ную военную операцию» против Украины нанесло последний 
и решающий удар по постсоветскому порядку, диалектике его 
разворачивания и его временной, пространственной и идео-
логической структурам.

Именно с  этого тезиса стартует ряд положений, кото-
рые структурируют эту книгу. Итак, если мой тезис о конце 
постсоветской истории верен, то этот период стал завершен-
ным предметом, окончательно сформированным для научных 
исследований и феноменологически открытым для философ-
ских рефлексий. В  отличие от периода до 2022 года, теперь 
в постсоветских исследованиях есть возможность установить 
определенную дистанцию по отношению к изучаемому пред-
метному полю. У исследований постсоветской эпохи появился 
шанс стать академической дисциплиной, в  которой суще-
ственно меньшую роль будут играть идеологическая ангажи-
рованность и идентичностная предвзятость, которые были так 
заметны в транзитологии последнего тридцатилетия (это кри-
тическое замечание я адресую не только к трудам других иссле-
дователей, но и к своим собственным предыдущим работам).

Итак, постсоветский период теперь имеет четкие хроно-
логические очертания. Его начало связано с разрушительно-
созидательными процессами 1989–1991  годов в  Советском 
Союзе, а его завершение — с рядом трагических событий, ла-
виной обрушившихся на украинцев и соседние народы весной 



8 Постсоветский человек и его время

2022 года. Я считаю, что оба упомянутых разрушительно-сози-
дательных процесса были историческими цезурами, отделив-
шими постсоветский период и от советской эры, и от новой, 
еще не названной эпохи, которая разворачивается перед наши-
ми глазами на землях Восточной Европы и Северной Евразии.

Как историческая эпоха постсоветский период имел свою 
логику и диалектику. Логика его развития связана с постсовет-
ской тетрадой — сочетанием четырех социально-экономиче-
ских и культурно-политических тенденций, которые можно 
обозначить как демократизацию, маркетизацию, национали-
зацию и европеизацию. Вместе с тем диалектика этой эпохи 
проявилась в противоречиях как между указанными тенден-
циями, так и внутри них. Развитие свободных рынков могло 
усиливать антидемократические силы, а создание националь-
ных государств зачастую было враждебным общеевропейским 
нормам и практикам. Также внутри каждой из четырех тенден-
ций существовали внутренние противоречия. Демократизация 
постсоветского пространства постоянно пребывала в  слож-
ных отношениях со своим Альтер Эго  — автократическими 
тенденциями. Становление свободных рынков сталкивалось 
с установлением олигархического контроля над экономикой. 
Строительство национальных государств постоянно разрыва-
лось между практиками этнического и гражданского нацио-
нализмов. Кроме того, европеизация сталкивалась с  весьма 
неодинаковыми формами принятия общих правовых норм 
и политических практик, а также с социальной реакцией на 
них в новообразовавшихся обществах.

Постсоветское развитие представляли — не только уче-
ные, но и властные элиты и населения новых стран — преиму-
щественно как посткоммунистический переход или транзит. 
Но представление об этом переходе менялось, и к концу пер-
вой декады ХХI века транзитология претерпела значитель-
ные изменения: ее эмоционально-методологический маятник 
качнулся от оптимистических ожиданий к пессимистическим 
оценкам постсоветского развития.



9Введение

Эта книга — о постсоветском человеке, пусть непродол-
жительном, но ярком и самобытном культурно-антропологи-
ческом типе, сформировавшемся в  цезуре 1989–1991 годов. 
Таким образом, мой последний тезис, который я буду отстаи-
вать в этой книге, вытекает из попытки судить о человеке по его 
поступкам и их последствиям. Я интерпретирую постсоветский 
период как беспрецедентную историческую среду, в которой 
постсоветский человек проявил себя в создании новых соци-
альных миров, экономик, политических и  правовых систем. 
Соответственно, судить о нем я предлагаю по достижениям во 
всех этих начинаниях. Постсоветская эпоха предоставила не-
когда советскому человеку шанс стать свободным, превзойти 
себя и выразить свое неповторимое существование в полити-
ческом и социальном творчестве без марксистско-ленинских 
подсказок. И в этой книге я показываю, к каким коллективным 
и институциональным последствиям привело использование 
этого шанса постсоветским человеком.

Я писал эту книгу на трех языках  — английском, рус-
ском и украинском. Каждая ее версия несколько отличается 
от других, поскольку адресована разным аудиториям. Однако 
структура и аргументы, изложенные в ней, одинаковы. Перед 
завершением работы над книгой я  протестировал ее основ-
ные тезисы в серии статей, опубликованных в 2022–23 годах. 
Я собрал критические и одобрительные замечания читателей 
этих публикаций, отшлифовал свою аргументацию и привел 
дополнительные доказательства в следующих четырех главах.

Структура книги такова. Первая глава посвящена фило-
софской рефлексии, в развертывании которой были заложены 
основания для понятий «постсоветский человек», «политиче-
ское творчество» и «постсоветская тетрада». Читателю, кото-
рому скучно читать теоретические выкладки, советую просто 
перейти ко второй главе, где дано описание последовательно-
сти этапов и общий ритм продвижения в развитии постсовет-
ских народов. В третьей главе рассмотрено то, как ученые и по-
литики из Восточной Европы и Северной Евразии, а также и из 



10 Постсоветский человек и его время

других частей мира, представляли себе постсоветский переход 
и его итоги. А в четвертой, заключительной части я подвожу 
баланс демократических и автократических достижений пост-
советского человека по состоянию на 2022 год.

Хочу подчеркнуть тот факт, что эта книга была написана 
в недрах новой исторической цезуры, поглотившей Восточ-
ную Европу и Северную Евразию весной 2022 года. Наступает 
новая историческая эпоха с непредсказуемыми последствиями 
для народов Европы и Евразии, чье политическое творчество 
уже не определяют ни советский опыт, ни антисоветские на-
строения, ни посткоммунистическая тетрада. Очевидно, что 
именно постсоветский опыт и наши выводы из его уроков ста-
нут формирующими для грядущих времен. И моя книга как раз 
об этих уроках, что превращает ее в своеобразное завещание 
постсоветского человека грядущим поколениям, обреченным 
на жизнь в Восточной Европе и Северной Евразии в оставшие-
ся десятилетия XXI века.



Часть первая   
Философские аспекты постсоветской истории

Человек — это бытийствующая*1 надежда и одновременно он-
тологическая катастрофа. Постсоветский человек — не исклю-
чение, хотя из-за завышенных ожиданий, возлагавшихся на 
него в начале 1990-х, его катастрофичность особенно бросается 
в глаза. Об этом разрыве между ожиданиями и достижениями 
постсоветской поры и идет речь в этой книге.

Катастрофа — это, в соответствии с изначальным смыс-
лом слова καταστρέφω, поворачивание и опрокидывание, что 
я  истолковываю как опрокидывание изначального бытий-
ственного порядка. Но даже в этом опрокидывании человек все 
равно обнадеживает, поскольку устанавливает новый порядок 
на руинах прежнего. Так из опрокинутой «натуры» создаются 
порядки культуры, из естественного состояния — цивилиза-
ция, из заброшенности в  не  нами созданный мир  — выбор, 
фундирующий* ситуацию неповторимой судьбы каждого из 
нас. В силу этой обнадеживающей катастрофичности челове-
ческого существования проявляется его творческая сила, спо-
собность к положению новых начал в мире. Быть человеком — 
значит существовать одновременно и  в  восстании против 
изначального, и в возвращении к обновленному порядку, но 
уже с посеянными семенами новых беспрецедентных начал. 
Эта созидательная разрушительность — способ существования 
человека в изначально положенном мире, его богоборческая 
реакция на заброшенность в этот мир и его же богочеловече-
ская способность к творчеству, к начинанию нового в мире.

1	 Здесь и далее слова, отмеченные звездочкой, объясняются в глоссарии. В снос-
ках (см. далее) cтр. — обозначения страниц статей и разделов как части биб-
лиографического описания, c.  — указания конкретных процитированных 
страниц.



12 Постсоветский человек и его время

Человек, мир и История
Созидательная разрушительность человека проявляется в спе-
цифическом — онтологическом и перформативном* — проти-
воречии существования. Онтологически эта противоречивость 
проявляется в божественной способности творить и в живот-
ной конечности человека. Перформативное противоречие 
проявляется в том, что человек присутствует в мире как некто 
заброшенный и при этом заброшенный в направлении к не им 
положенному концу. Но в то же время и в ежедневном усилии 
быть тут и теперь, в проживании своей неповторимой жизнен-
ной ситуации, в создании новых жизней, в уничтожении себе 
подобных и неподобных Иных, в неразрывной коммуникации 
с другими людьми, существами и вещами. Во всех этих прояв-
лениях себя человек постоянно трансгрессирует*, нарушает им 
и не им установленные границы. Онтологический и перформа-
тивный планы позволяют понять человека как созидающе-раз-
рушающее существование.

Созидательная разрушительность человека лежит в ос-
новании Истории — в непрекращающемся плетении межлич-
ностных опытов, состоящих из четырех типов. Во-первых, из 
пережитых и забытых, но все еще присутствующих в аноним-
ных структурах истории переживаний и  ситуаций. Во-вто-
рых, из памятуемых лично и  архивированных коллективно 
событий. В-третьих, из ситуаций, переживаемых тут и теперь. 
И  в-четвертых, из возможных событий, которые могут про-
изойти в будущем (при условии, что люди все еще будут суще-
ствовать) и которые этой возможностью влияют на наш выбор 
в прошлом и настоящем. История началась давно, еще в связи 
с предыдущими человечествами2, и длится, пока нас, людей, 
она (История) продолжает забрасывать в мир, а мы разруша-

2	 История предыдущих человечеств — новая, но давно ожидаемая научная дис-
циплина, часть палеоантропологии, пытающаяся вернуть принципиальную 
возможность признания человеческого опыта до и вне Homo sapiens sapiens*. 
Об этом см., например: Bod R., Kursell J. , Maat J. , & Weststeijn T. A New Field: History 
of  Humanities // History of  Humanities. 2016. № 1(1). Стр. 1–8. C. 1–2.



13Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

ем, созидаем, проживаем события и умираем в этом мире. При 
этом История — это одно слово для бесконечного множества 
темпоральных* определенностей: эпох, периодов, фаз, судеб, 
определивших опыты различных коллективных и индивиду-
альных субъектов. Исторический изначально опыт множествен, 
и об Истории нужно бы говорить, противореча грамматике, как 
о разнообразных совокупностях разнородных опытов, откры-
тых для осмысления, предания, рассказа, пересказа, интерпре-
тации, хранения в памяти и забвения.

История состоит из атомарных событий, в которых свое 
присутствие проявило раз и навсегда противоречивое чело-
веческое существование. И даже после конца Истории, когда 
в  осиротевшем мире вовсе не  станет человеческого присут-
ствия, человеческая история останется неотменяемым собы-
тием событий.

Как разрушающе-созидающее существование человек 
соучаствует в постоянном изменении мира, его переосмысли-
вании и положении в нем новых начинаний на обломках преж-
них либо в их продолжении. Каждое человеческое присутствие 
в мире ограничено временным промежутком индивидуального 
существования от рождения до смерти. Однако человеческое 
присутствие постоянно выходит за эти пределы благодаря ин-
терсубъективности* своего существования и интеробъектив-
ности* материальных изменений, являющихся результатом 
разрушительно-творческого присутствия человека в  мире. 
Как человеческие существа мы рождаемся в мир, существую-
щий до нас (из человеческих поступков и нечеловеческих про-
исшествий), и покидаем его измененным нами, дополненным 
нашими плодами и  разрушениями. Человек  — это важная 
часть множества сил, участвующих в творческом взаимодей-
ствии разрушения и воссоздания порядков изменчивого мира.

Политическое творчество и воображение
Эти положения онтологического характера находят также свое 
воплощение в разных практических сферах, где проявляет себя 



14 Постсоветский человек и его время

человек, например, в политике. Политика — одно из многих 
измерений, в котором проявляется разрушительно-творческое 
существование человека. Изучение политики и ее многочис-
ленных феноменов означает пополнение нашего понимания 
того, что такое человеческое существование в его индивиду-
альном присутствии, коллективном соприсутствии и станов-
лении обоих.

Господство и подчинение, спор и согласие, война и мир, 
зависимость и свобода, преступление и справедливость, под-
даничество и  гражданственность, личная выгода и  общее 
благо — эти и многие другие политические феномены проис-
текают из нашего интерсубъективного соприсутствия. В этом 
соприсутствии люди обречены на общение, взаимодействие, 
коммуникацию-койнонию*  — на совместное достижение 
решений и  их же совместной реализации3. Эта коммуника-
ция-койнония  — многоуровневый процесс, позволяющий 
человеческим индивидам становиться согражданами, чле-
нами политического сообщества, выражающийся в равенстве 
и неравенстве, активной или пассивной позиции в койнонии, 
принятии или сопротивлении центральной или маргинальной 
роли и в принятии результатов очередного коммуникативного 
акта политики или в сопротивлении им. Каждый такой акт — 
это акт политического творчества, изменяющего поведение 
человека, людей и материальные условия жизни — социальную 
реальность.

С онтологической точки зрения политическое творче-
ство — это способность человеческого существования полагать 
новые начинания в политической сфере, то есть в сфере, где 
человеческие и нечеловеческие субъекты сотрудничают и бо-
рются за достижение того, что Аристотель называл «высшим 
общим благом». При этом новизна полагаемых начал может 
быть абсолютной или относительной. Абсолютно новые начала 

3	 Об этой койнонийной «природе» политики — κοινωνία πολιτική — писал еще 
Аристотель. См.: Аристотель. Политика [1:1252a]  // Аристотель. Сочинения: 
в 4 т. Т. 4. М.: Мысль, 1990.



15Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

предполагают создание некой беспрецедентной политической 
практики, института, организации или идеологической кон-
струкции4. Относительно новые начала подразумевают поли-
тический результат, который является новым для какой-то по-
литически значимой группы, но имеет прецеденты в истории 
других групп. Будь оно абсолютным или относительным, поли-
тическое творчество — проявление человеческого присутствия 
в мире, сеяние новых начал, которые могут быть реализованы. 
Или, продолжая растительную метафору, прорасти в виде ве-
щей, идей, групп, процессов или ситуаций.

Креативность человеческого существования соседствует 
с другими, столь же подлинными человеческими способностя-
ми: уже упоминавшейся разрушительностью, пассивностью, 
участием в качестве равноправного элемента в сети с другими 
акторами* или радикальным отказом от такого участия в почти 
невозможном выборе одиночества. Человеческое существова-
ние присутствует в мире одновременно в хаосе и в широком 
разнообразии порядков, которые можно описать в терминах 
«сетей» Бруно Латура5 и  «систем» Никласа Лумана6. В  этих 
по-разному понимаемых и существующих сетях и порядках 
из мирового хаоса можно выделить и выразить креативность 
и деструктивность, участливость и безучастность, хотя в хаосе 
эти способности сливаются в постоянных изменениях и невы-
разимой эфемерности.

Итак, творчество  — лишь одна из способностей чело-
веческого существования. Она специфически проявляется 
в полагании новых начал в действии, которое принципиально 
можно описать как набрасывание проекта. Это акт присутству-
ющего существования, сравнимый с броском аркана в пустоту 

4	 Это именно то, что Ханна Арендт описывает как специфику «революции». См.: 
Arendt H. On Revolution. New York, 2006.

5	 См.: Latour B. Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory. 
Oxford, 2007.

6	 Например, см.: Luhmann N., Baecker D., Gilgen P. Introduction to Systems Theory. 
Cambridge, 2013.



16 Постсоветский человек и его время

Небытия, в процессе чего пустота арканной петли заполняется 
живой человеческой энергией, которая и превращает Ничто 
в нечто новое-попадающее-в-присутствие-в-мире. Так присут-
ствие становится становлением, и наоборот. Такое понимание 
экзистенциального характера творчества исходит во многом 
из феноменологических прозрений Георга Вильгельма Фрид-
риха Гегеля, Мартина Хайдеггера и Жан-Поля Сартра и сни-
мает фундаментально-онтологическое противоречие между 
присутствием и становлением.

Такое понимание творчества не противоречит и философ-
ским перспективам, отличающимся от собственно человеческих. 
Например, оно дополняет постчеловеческую онтологию актор-
но-сетевой перспективы. Для человека быть элементом актор-
ной сети означает соприсутствовать и взаимодействовать со 
множеством различных элементов материального или мыс-
лимого порядка7. Среди живых, мертвых и индифферентных 
элементов акторной сети человек проявляет свою специфику 
(но не центральное положение или доминирующую позицию) 
в инициировании ряда новых ситуаций и процессов, реали-
зация которых возможна лишь во взаимодействии с другими 
участниками сети. С такой открытой точки зрения, с учетом 
феноменологической онтологии и постчеловеческой теории*, 
человеческую креативность нужно понимать в терминах ин-
терсубъективных и интеробъективных различий, связей и про-
дуктивности. Посевы нового всходят там, где взаимодействуют 
человек-сеятель и зерно, почва и сельскохозяйственная техно-
логия, да и солнце с дождем.

Важно отметить, что человеческая способность к твор-
честву получила особую ценность в философии и социальных 

7	 Об этом, например, см. аргументы Дж. Мердока и К. Б. Йенсена: Murdoch J. Ecol-
ogising Sociology: Actor-Network Theory, Co-Construction and the  Problem of  
Human Exemptionalism // Sociology. 2001. № 1. Стр. 111–133; Jensen C. B. Latour 
and Pickering: Post-human Perspectives on Science, Becoming, and Normativity / 
D. J. Haraway, A. Pickering, B. Latour (eds.)  // Chasing Technoscience: Matrix for 
Materiality. Bloomington, 2003. Cтр. 225–244.



17Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

науках совсем недавно8. Хотя способность к творчеству была 
объектом исследования философов задолго до современности 
в совершенно разных культурах с собственной темпорально-
стью, в домодерном контексте она рассматривалась как нечто, 
что было скорее божественной, нежели человеческой способ-
ностью. В небожественных руках творчество воспринималось 
трансгрессивным актом соучастия в продолжающемся творе-
нии мира, а значит, запретным для людей и достойным нака-
зания. Лишь с  европейских эпох Возрождения и  Просвеще-
ния — с их пафосом эллинского прометеизма* — человеческое 
творчество стали уважать. В современности человеческое твор-
чество стало вызывать не столько ужас, сколько положитель-
ный интерес к двум его основным характеристикам: новизне 
и  оригинальности. Прогресс двигали Ньютон и  Эйнштейн, 
Шагал и Пикассо, Тесла и Фарадей, Гагарин и Армстронг, Фауст 
и Данко.

С началом Просвещения и  в  последние три столетия 
философы, психологи и антропологи пытались описать чело-
веческое творчество четырьмя способами9. Во-первых, как 
продуктивную силу интеллекта, где есть замысел, реализация 
и признанный эффект. Во-вторых, как некий бессознательный 
процесс, который приводит к созданию беспрецедентно ново-
го, во многом необъяснимого или даже без-авторного: гении 
творят необъяснимо, вне правил, по наитию из внеличностных 
пространств10. В-третьих, творчество описывают как способ-
ность решать проблемные ситуации, что позволяет человеку 
адаптироваться к измененным природным или социальным 

8	 Об этом подробно пишут Влад Главяну и Джеймс Кауфман в истории понятия 
творчества. См.: Glaveanu V. P., Kaufman J. C. Creativity. A Historical Perspective / 
J. C. Kaufman, R. J. Sternberg (eds.) // The Cambridge Handbook of  Creativity. Cam-
bridge, 2019. Cтр. 9–26. C. 9.

9	 Brown R. T. Creativity: What are We to Measure?  / J. A. Glover, R. R. Ronning, 
C. R. Reynolds (eds.) // Handbook of  Creativity. New York, 1989. Стр. 3–32. С. 4.

10	 Об этом особенно интересно речь ведет Иммануил Кант в  §46 «Критики 
способности суждения». И  с  этим странно, но в  унисон перекликаются идеи 
о «смерти автора» у Ролана Барта и Мишеля Фуко.



18 Постсоветский человек и его время

обстоятельствам. В-четвертых, креативность рассматривают 
как процесс продуктивных ассоциаций, порождающих бес-
прецедентно новое содержание. Совсем недавно те же четыре 
интерпретации креативности можно было обнаружить в дис-
куссиях генетиков11 и эволюционных биологов*12.

Те же четыре способа понимания человеческого творче-
ства присутствовали в длительных дебатах о роли этой способ-
ности в политике. Например, состояние мира между народами 
стали рассматривать не как благодать или случайность, но как 
продукт целенаправленной разумной работы, достигнутый 
благодаря созданию и применению модерных рациональных 
политико-правовых институтов13. Или же поведение масс, 
ведущее к новым формам политики, часто интерпретируют 
сквозь призму бессознательных процессов14. А философы-праг-
матисты изучали политические суждения и действия с точки 
зрения решения проблем и/или изменения условий, которые 
их порождают15. Четвертый подход можно увидеть, например, 
в исследованиях социальных и идеологических процессов16.

11	 См.: Barbot B., Eff H. The  Genetic Basis of  Creativity. A  Multivariate Approach  / 
J. C. Kaufman, R. J. Sternberg (eds.) // The Cambridge Handbook of  Creativity. Cam-
bridge, 2019. Cтр. 132–147. C. 132 и далее.

12	 См.: Feist G. J. An Evolutionary Model of  Artistic and Musical Creativity / C. Martin-
dale, P. Locher, V. M. Petrov (eds.) // Evolutionary and Neurocognitive Approaches 
to Aesthetics, Creativity and the Arts. Amityville, 2007. Cтр. 15–30. С. 16 и далее.

13	 См., например, об этом у  Канта и  Стивена Пинкера: Kant I. Toward Perpetual 
Peace and Other Writings on Politics, Peace, and History. New Haven, [1795] 2008; 
Pinker S. The  Better Angels of  Our Nature: Why Violence Has Declined. London, 
2011.

14	 Например, Теодор Адорно и Зигмунд Фрейд: Adorno T. Sociology and Psycholo-
gy II // New Left Review. 1968. № 1. Стр. 79–97; Freud S. The Future of  an Illusion. 
New York, [1927] 2012.

15	 Об этом, например, см. работы Джона Дьюи, Акселя Хоннета или Ричарда 
Рорти: Dewey J. Creative Democracy — The Task Before Us // America’s Public Phi-
losopher. New York, [1939] 2021. Стр. 59–66; Honneth A. Democracy as Reflexive 
Cooperation: John Dewey and the Theory of  Democracy Today // Political Theory. 
1998. № 6. Стр. 763–783; Rorty R. Philosophy and Social Hope. London, 1999.

16	 Например, см.: Simmel G. The  Sociology of  Sociability  // American Journal of  
Sociology. 1949. №  3. Стр.  254–261; Freeden M. Ideologies and Political Theory: 
A Conceptual Approach. London, 1996; Etkind A., Minakov M. Post-Soviet Ideologi-



19Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

Иначе говоря, понятие творчества в политической сфе-
ре прочно укоренилось и получило широкое признание как 
в современных исследованиях, так и в современной картине 
мира. Несмотря на эти различия, в целом политическое твор-
чество следует понимать как трансгрессивно-синтетическую 
способность, связывающую индивидуальное человеческое 
присутствие и интерсубъективность существования, личные 
интересы и коллективные действия, свободную волю актора 
и детерминированность возможностями сети.

Дискуссии в  современной политической философии 
связаны отчасти с  проблематикой креативности, а  именно 
с вопросом о том, какие социально-политические структуры 
являются наилучшими для раскрытия и поддержки творческих 
способностей человека.

Классический либерально-демократический ответ был 
сформулирован Джоном Дьюи: эволюция — то есть адаптив-
ность, выживание и развитие — человеческого вида связана 
с интеллектуальной способностью решать проблемные ситуа-
ции в социальной реальности17. Социальная реальность, функ-
ционирует ли в ней либеральная демократия или авторитарная 
диктатура, одинаковым образом создает проблемные ситуации 
для людей. Отличие же состоит в том, что демократия и дикта-
тура предлагают разные условия для их преодоления. Полити-
ческая свобода создает наилучшие условия для поиска реше-
ний путем открытых дискуссий и личных экспериментов, в то 
время как ограничения диктатуры сдерживают творческий 
поиск в решении проблем и предлагают не столько самореа-
лизацию, сколько выживание. Таким образом, по мнению Дьюи 
и его последователей, несмотря на то, что творческий потен-
циал человека реализуется при всех формах правления и во 
всех типах политических систем, лучшие возможности для 

cal Creativity. Ideology After Union / A. Etkind, M. Minakov (eds.). Stuttgart, 2020. 
Стр. 9–18.

17	 Cм.: Dewey J. Creative Democracy — The Task Before Us. Cтр. 64–66.



20 Постсоветский человек и его время

выживания и эволюции человечества предоставляют полити-
ческие институты, поддерживающие открытость к индиви-
дуальному и коллективному поиску решения проблем. Позже 
концепция «открытого общества» Карла Поппера, теория спра-
ведливости Джона Ролза и модель просвещенного «общества 
риска» Ульриха Бека обогатили либерально-демократическую 
перспективу пониманием того, как жизнь, свобода и рацио-
нальность взаимно поддерживают друг друга в индивидуаль-
ных и коллективных творческих актах.

Социалистический или социал-демократический под-
ход к политическому творчеству стремится перенести акцент 
с рациональных и нормативных основ на социальное действие. 
Например, Карл Маркс, Юрген Хабермас и Ханс Йоас, несмо-
тря на серьезные различия в их позициях, стремятся указать 
на социальные структуры, обуславливающие и направляющие 
человеческое творчество, а также создающие условия для отчу-
ждения индивида и группы от результатов их труда18. Теории 
капитала, коммуникативного действия и  «творческого дей-
ствия» создают основу для практик, вовлекающих индивидов 
и группы в совместные обсуждения и действия, способствую-
щие социальному прогрессу и групповой эмансипации.

Многие консервативные теории рассматривают поли-
тическое творчество как длительный процесс, исторически 
укорененным субъектом которого является традиция, кол-
лективный межпоколенческий субъект, преодолевающий не-
совершенство и ограниченность индивида. Консервативная 
оптика — как на Западе, так и на Востоке и на Юге — рассма-
тривает творчество как пространственно распространенный 
и темпорально-непрерывный процесс, собирающий социаль-
но-политические достижения прошлых поколений в единую 

18	 Тут следует указать прежде всего на следующие труды: Marx K. Capital: Volume 
I. London, [1867] 2004; Habermas J. Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1: 
Handlungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisierung. Band 2: Zur Kritik 
der funktionalistischen Vernunft. Frankfurt am Main, 1981; Joas H. The Creativity 
of  Action. Cambridge, 1996.



21Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

структуру с неизменной идентичностью. Эта идентичность, 
как правило, проистекает из некоего идеального события про-
шлого, такого как Божественное Откровение или гениальное 
открытие мудреца, ведущее к утверждению модели онтологи-
чески встроенного, аутентичного, исторически справедливого 
порядка. В этом контексте творчество нынешних поколений 
направлено на применение идеальной модели, сияющей из 
прошлого и служащей примером для политических решений 
и действий сейчас и в будущем19. Постоянный диалог между 
прошлыми и нынешними поколениями какой-либо религиоз-
ной, этнической, расовой или иной группы занимает у консер-
вативных мыслителей центральное место, какую бы позицию 
они ни занимали, реакционную или революционную, в этом 
весьма разнообразном «идеологическом лагере».

Политическое творчество является также проблемой для 
теоретиков революции. Разнообразие мнений в рамках этой 
перспективы простирается от ленинского тезиса о  «живом 
творчестве масс» до арендтовской* интерпретации революции 
как совпадения «свободы и опыта нового начала». Несмотря на 
очевидные противоречия между их полярными позициями, 
обе позиции рассматривают революцию как время и  про-
странство, где разрушаются существующие структурные пре-
пятствия (социальные, экономические, политические и т.д.), 
и высвобождающаяся таким образом творческая человеческая 
энергия, будь то энергия индивидов, восставших групп или 
массовых движений, имеет историческую возможность поло-
жить беспрецедентное начало, ведущее к новому выражению 
человеческого существования в  социально-политической 
сфере (Арендт) или историческому изменению в направлении 

19	 Эту логику, например, можно увидеть в  работах столь разных «консервато-
ров», как, например, Шатобриан, Хомейни, Хантингтон, Люббе или Дугин. 
См.: Chateaubriand F. R. Génie du christianisme. Paris, [1838] 2000; Khomeini R. M. M. 
Forty Hadith. Tehran-Paris, [1940] 2001; Huntington S. P. The Clash of  Civilizations? 
New York, 2000. Стр. 99–118; Lübbe H. Zwischen Trend und Tradition. überfordert 
uns die Gegenwart? West Berlin, 1981; Дугин А. Философия традиционализма. 
M., 2002.



22 Постсоветский человек и его время

освобождения человечества (Маркс и его последователи). Сле-
довательно, сама революция рассматривается как событие 
великого политического творчества, которое обычно ограни-
чивается или блокируется политико-экономическими и идео-
логическими структурами.

Наконец, политическое творчество находится в центре 
внимания мыслителей, работающих над идеей государства 
развития20. В отличие от теоретиков революции, эти мысли-
тели обращают внимание на политическое творчество во вре-
мена социального порядка, а не в моменты революционного 
хаоса. Как справедливо отметил Павел Кутуев21, в их теориях 
государство рассматривается как агент прогресса, создающий 
условия для модернизации и направляющий ее, преобразую-
щий творческий процесс, объединяющий индивидуальные 
усилия, проекты малых групп и  программы национального 
развития, а также приносящий изменения во все сферы, вклю-
чая социальную, политическую, экономическую и культурную.

Различия между этими перспективами и внутри них в по-
нимании политического творчества симптоматичны. Транс-
грессивное и синтетическое свойства политической креатив-
ности по-прежнему вызывают дискуссии, но в целом разные 
позиции сходятся в  том, что креативность проявляется как 
в теории, так и на практике, как в универсальных претензиях 
систем ценностей, так и в конкретных идеологиях. В силу этого, 
если задаться целью изучить тот или иной исторический пери-
од с точки зрения политического творчества, необходимо будет 
рассматривать результаты этого творчества одновременно при 
демократии и автократии, в связи с правами личности и с кол-
лективной автономией, в революционные моменты и в ходе 

20	 Например, см.: Keynes J. M. The End of  Laissez-Faire // The Keynes Reader. London, 
[1926] 2010. Стр. 272–294; Huntington S. P. Political Development and Political De-
cay  // World Politics. 1965. №  3. Стр.  386–430; Calder K. E. Strategic Capitalism. 
Princeton, 1995; Sen A. Development as Freedom. Oxford, 2001; Гайдар Е. Государ-
ство и эволюция. М., 2022.

21	 См.: Кутуев П. Трансформації модерну: інституції, ідеї, ідеології. Херсон, 2016. 
С. 61–63.



23Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

постепенного развития (что и будет сделано в последней части 
данной книги в отношении достижений постсоветской креа-
тивности).

Однако политическое творчество и его достижения об-
условлены не только изменениями материальности социаль-
ной реальности. Участие в политике и горизонты политическо-
го творчества человека связаны с социальным воображением*, 
объединяющим мышление и практику, индивидов и группы, 
идеальный и реальный планы существования. Человеческое 
воображение — это сложный когнитивный акт. Он объединя-
ет различные способности человека в достижении устойчивых 
когнитивных и экзистенциальных позиций — идей, решений, 
убеждений, которые воплощаются в поведении, — и измене-
нии реальности. Создавая образы и вызывая изменения мира, 
человеческое воображение является ключевым элементом че-
ловеческой способности творить.

В течение более двух тысяч лет философы считали вооб-
ражение когнитивной способностью, соединяющей фантазию 
(Платон, Аристотель) и продуктивность (Кант), позволяющей 
понять других людей и/или само бытие (Хайдеггер, Рикер). 
Краткое резюме этой долгой эволюции нашего понимания во-
ображения предложил Поль Рикер. Включая модусы фантазии, 
виртуальности и возможности, воображение позволяет решать 
проблемы, то есть управлять ситуациями неопределенности, 
работая с прошлым (память), с будущим (возможность) и с те-
кущей ситуацией (интеллект)22. Но куда более важным аспек-
том воображения является его сила воздействия, работающая 
на объединение когнитивных, эмоциональных, социальных, 
политических, культурных и других элементов существова-
ния в единый опыт. Именно в воображении проявляется сила 
человеческого существования совершать экзистенциальные 
«наброски» в Ничто и исполнять спроецированное в наших 

22	 Об этом см.: Dewey J. Liberalism and Social Action. New York, [1935] 1998. С. 32, 87 
и далее; Rorty R. Truth and Progress: Philosophical Papers. Cambridge, 1998. Vol. 3. 
С. 167 и далее.



24 Постсоветский человек и его время

жизнях, позволяя задуманному сбыться (Гуссерль, Хайдеггер, 
Сартр, Шюц, Касториадис). Итак, воображение  — это важ-
нейшая способность человека конструировать социальную 
реальность и себя в соответствии с личным замыслом и кол-
лективной идентичностью. Воображение оказывается источ-
ником смысла социальной жизни, обеспечивающим индиви-
дам и коллективам рамки для интерпретации и практического 
изменения реальности.

С точки зрения политической теории «процесс вообра-
жения распространяется не только на то, как мы предвидим 
развитие нашей личной жизни, но и на то, как мы представ-
ляем себе будущее наших социальных групп, будь то микро-
группы, такие как семья, или макрогруппы, такие как народы 
или нации, или даже предвидим судьбу самого человечества»23. 
Политическое воображение придает смысл нашему творчеству 
и  морально вовлекает участников политической койнонии 
в совестные креативные процессы как соавторов трансперсо-
нальных, воображаемых — а значит, социально реальных и аф-
фективно воспринимаемых — политических проектов.

Политическое воображение — одна из важных сторон 
политического творчества, и именно поэтому, оценивая резуль-
таты политического творчества в определенные эпохи, необ-
ходимо рассматривать не только материальность, но и вообра-
жение этого периода. В политическом действии мы не только 
разрушаем и  конструируем, но и  легитимируем сами эти 
действия, используя общие понятия и термины. И чем ближе 
к современности, тем больше роль социально-политических 
дисциплин в этой легитимации. И в нашей книге отдельный 
раздел посвящен тому, как мы понимали и в каких терминах 
описывали постсоветский период.

23	 De Saint-Laurent C. Thinking Through Time: From Collective Memories to Collective 
Futures / C. de Saint-Laurent et al. (eds.) // Imagining Collective Futures: Perspec-
tives from Social, Cultural and Political Psychology. London, 2018. C. 4.



25Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

Рамки постсоветского периода
Трансгрессивно-синтетическая сила творчества и соответству-
ющего воображения особенно заметна в моменты значимых 
политических событий, вовлекающих все человеческие экзи-
стенции в общий процесс мышления и практики. Глубокие по-
литические кризисы могут стать историческими цезурами* — 
событиями, в которых происходит своего рода «бросок костей», 
которые меняют мир и наше в нем присутствие в соответствии 
со случайно выпавшей комбинацией значений.

Примером цезуры — поворотного момента, завершающе-
го длительные процессы некоторого периода и проявляющего 
онтологические, экзистенциальные и политические структуры 
Истории, — является революционная пора 1989–1991 годов. 
Для сообществ, живших между Черным и Белым морями, от 
восточных отрогов Альп до камчатских сопок, эти несколько 
лет стали событием переосмысления своей недавней истории, 
отказа от политических систем и идеологий, связанных с совет-
ским марксизмом и  потестарными* практиками восточного 
блока, а главное — наброском политических проектов в Ничто 
будущего, положением новых начал новой посткоммунисти-
ческой эпохи.

Итак, постсоветский период начался с цезуры 1989–1991 
годов. Этот исторический период можно определить простран-
ственными, темпоральными и идейными рамками. В простран-
ственной перспективе постсоветский период касается стран 
и сообществ, оформившихся после (но не обязательно вслед-
ствие) распада Советского Союза. Его временные рамки: при-
близительно тридцатилетие между цезурой 1989–1991 годов 
и цезурой, начавшейся в 2022 году.

Поскольку данный период связан и с советской эпохой, 
важно указать и  на ее рамки. Советская длительность про-
истекала из цезуры, разверстой Красным Октябрем 1917-го 
и  долгой Гражданской войной, продолжившей на просторах 
Восточной Европы и  Северной Евразии сверхнасилие Пер-
вой мировой войны. Конец этой длительности положила 



26 Постсоветский человек и его время

перестройка, высвободившая силы гражданской, религиозной, 
предпринимательской и этнонациональной эмансипации, что 
в свою очередь привело к разрыву этой длительности в цезуре 
между 1989 и 1991 годами. Для советских практик, ценностей 
и институций перестройка была поистине катастройкой — раз-
валом политической системы, массовым отказом от ценностей, 
укорененных в советском марксизме и потестарных практиках, 
неспособностью властных элит удержать контроль над страной 
с помощью прежних инструментов. Для людей и сообществ, 
живших в СССР, период 1989–1991 годов стал революционным 
периодом, открывшим возможности для построения новых 
республик, национальных государств, открытых рыночных 
экономик, функциональных демократий и  обществ, ориен-
тированных на взаимодействие в рамках общеевропейского 
регионального проекта.

Постсоветский период был приблизительно тридцати-
летием между 1991 и 2022 годами, предоставивший отдельным 
человеческим существованиям и сообществам на востоке Евро-
пы и севере Евразии возможность проявить свою разрушитель-
ность и созидательность, силу воображать и действовать, при-
верженность свободе и страх перед ней, способность мыслить 
и предавать дело мышления в уникальных социально-куль-
турных условиях. Мы рассмотрим то, как разрушительно-со-
зидающее существо обнаружило себя в форме постсоветского 
человека — людей, получивших небывалые возможности для 
созидания свободных обществ, государств и экономик после 
опыта жизни в условиях длительной, почти вездесущей несво-
боды советской Системы.

Слово «постсоветский» у многих вызывает симптоматич-
ное неприятие, особенно в последние лет пятнадцать, когда 
«третья автократическая волна» возвращала к жизни практи-
ки и идеологии несвободы, ассоциирующиеся у постсоветского 
человека с советским наследием. Так, например, чем глубже 
общества нашего региона погружались в состояние идеологи-
ческой монополии, варьирующейся от национал-консерватив-



27Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

ных до суверен-империалистических «ценностей», тем жестче 
мы реагировали на поминание «советского», даже с приставкой 
«пост». После распада Советского Союза завершение всего «со-
ветского» на определенном уровне реальности действительно 
случилось к концу 1991 года. Но на других уровнях советское 
общество продолжило существовать в  разных экономико-
политических образованиях. Думаю, будет верно утверждать, 
что с распадом Союза оно не исчезло — его стало больше, оно 
разделилось на полтора десятка, и в ряде стран эти осколки 
«советского» выживали в виде местных сообществ или как мар-
гинальные социальные страты (например, в трех Балтийских 
республиках, Молдове, Украине). Есть страны, где советское 
общество в новых социально-экономических и политических 
условиях почти полностью сохранило себя и продолжило свой 
исторический путь (например, в Беларуси и Приднестровье). 
Или же есть страны, где советское общество ушло в прошлое, 
поглощенное демодернизационной волной 1990–2000-х годов, 
оставив лишь след в коллективной памяти да несколько власт-
ных практик (например, в Азербайджане, Таджикистане, Узбе-
кистане или Туркменистане).

В этой книге я  буду использовать термин «постсовет-
ский», упирая не на вторую часть слова, а на первую. Таким 
образом, термин означает исторический период, в основе со-
циальности которого лежит опыт отрицания советских прак-
тик и ценностей. Этот опыт — опыт самопреодоления поздне-
советских людей, сообществ и народов. Это самопреодоление 
начиналось со странных актов перестройки: например, с попыт-
ки ограничить алкоголизм, позволить малый кооперативный 
бизнес и разрешить религии выйти из подполья. Постсовет-
ская эпоха продолжилась в отчуждении от советского опыта, 
и в вытеснении индивидуального и коллективного опыта воз-
ник типаж постсоветского человека.

По сути, постсоветский человек — это общее обозначе-
ние нескольких поколений людей и обществ, чьи коллектив-
ные опыты самопреодоления были связаны с  разрушением 



28 Постсоветский человек и его время

советского социального мира и  революционной попыткой 
созидания новых социальных миров в Восточной Европе и Се-
верной Евразии в период между 1991 и 2022 годами. Постсо-
ветский период стал временем преодоления советско-комму-
нистического наследия, попыток покончить с тоталитарным 
(и посттоталитарным) советским опытом и стремления выйти 
из «колей» как империализма, так и колониальности. Трагедия 
постсоветских людей и народов состояла в том, что они созда-
вали свое будущее с оглядкой на прошлое, а значит, следуя ему 
и предавая те новые начала, которые они сеяли в революцион-
ный период, стартовавший в 1991 году.

Для этой книги важно концептуализировать постсовет-
ский период как предмет исследования. Учитывая множество 
социальных травм и политических ангажированностей, свя-
занных с советским и постсоветским наследиями в Восточной 
Европе и Северной Евразии, превращение недавнего социаль-
ного опыта в предмет исследования требует немалых усилий. 
Усилий, направленных на то, чтобы вынести за скобки наши 
предубеждения и ангажированность, трезво взглянуть на со-
бытия и процессы — социальные, политические, экономиче-
ские, культурные и т.д. То есть на все то, что составляло пост-
советский период. Так мы можем сосредоточить внимание на 
практиках и процессах в обществах Восточной Европы и Север-
ной Евразии с точки зрения результатов творчества, которые 
представлены одновременно двумя тенденциями. Во-первых, 
это творчество было неразрывно связано со стремлением изба-
виться от тоталитарного и позднесоветского авторитарного на-
следия СССР. А во-вторых, это творчество было сеянием новых 
начал в форме постсоветских политических наций, экономик 
и государств. При таком понимании постсоветского периода 
можно различить своеобразный баланс между разрушением 
прошлого и коллективными инновациями. Этот подход также 
открывает для изучения недавно завершившийся историче-
ский период с позиции, в которой идеологический заряд будет 
уступать герменевтически* оправданному анализу: мы сможем 



29Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

посмотреть на прошлое тридцатилетие как на мир, в котором 
восточноевропейские и  североевразийские общества жили 
и  проявляли свое присутствие с  помощью как социальной 
деструктивности, так и политической креативности, как силы 
воображения, так и способности действовать, как привержен-
ности свободе и богатству, так и страху перед ними.

Такого рода концептуализация постсоветского периода 
основана на понимании истории как сочетания дления и це-
зуры. Дление — это элемент истории, обеспечивающий про-
странство и время для человеческого творчества. Цезура –-эле-
мент истории, в котором одно дление полностью или частично 
завершается, а новое получает возможность начаться, откры-
вая тем самым возможности и вызовы для человеческого твор-
чества в новый исторический период.

Примером цезуры является разрыв советской длительно-
сти в 1989–1991 годах, когда распался СССР, завершился развал 
восточного блока и пришла к полному завершению холодная 
война. Для обществ новообразованных государств региона 
эти несколько лет стали временем переоценки своего недав-
него прошлого, отказа от политических систем, основанных на 
советском коммунистическом воображении, и запуска новых 
коллективных социально-политических проектов, которые 
сформировали новое историческое время и пространство.

Понимание истории как совокупности длений и цезур 
позволяет взглянуть на постсоветский период как на время 
между двумя цезурами. Постсоветский период начался с цезу-
ры 1989–1991 годов, когда коммунистический строй был разо-
рван и заложены начала нового периода. В пространственном 
отношении постсоветский период охватывает общества и сооб-
щества, сформировавшиеся во время и после распада Совет-
ского Союза. Во времени этот период растягивается примерно 
на 30 лет между цезурой 1989–1991 годов и той цезурой, что 
разверзлась с момента нападения России на Украину в феврале 
2022 года. Во всемирно-исторической перспективе постсовет-
ский период можно описать как состояние, в  котором были 



30 Постсоветский человек и его время

высвобождены силы политической, гражданской, религиоз-
ной, предпринимательской и  этнонациональной эмансипа-
ции. Этот творческий процесс разворачивался одновременно 
с попытками использования идей и моделей западного опыта 
в формировании новых социальных миров Восточной Европы 
и Северной Евразии. В тумане цезуры 1989–1991 годов и в пылу 
последовавшей за нею революционной поры для народов ре-
гиона путеводной звездой стала идея Европы. Именно она слу-
жила своего рода конституирующей идеей, делавшей возможным 
постсоветское дление как сплава разнообразнейших процессов 
построения функциональных демократий, экономик с откры-
тым рынком, новых национальных государств и  правовых 
систем, а также их противоположностей — автократизации*, 
системной коррупции и антизападничества.

Учитывая цезуру 2022  года и  разрушительные регио-
нальные процессы, продолжившиеся в  2023 году, можно 
сделать вывод, что постсоветский период стал новым — вто-
рым  — межвоенным периодом, или «межвоеньем». Первый 
межвоенный период длился между двумя мировыми войнами 
ХХ века и имел не только европейское, но и глобальное зна-
чение. Второй период  — постсоветское межвоенье  — имел 
региональное значение и простирался от завершения холод-
ной войны до новой российско-украинской войны с ее особым 
типом коллективного творчества и социального воображения, 
где мир и свобода имеют меньшее значение, чем безопасность 
и дисциплинированность.

С точки зрения политического творчества постсоветский 
межвоенный период был представлен четырьмя упомянуты-
ми выше тенденциями постсоветской (и даже шире — пост-
коммунистической) диалектической тетрады, состоящей из: 
1) демократизации, зачастую переходящей в автократизацию; 
2) маркетизации*, разрывавшейся между приверженностью 
открытому глобальному рынку и соблазнами олигархического 
контроля; 3) национализации, колеблющейся между соблаз-
нами демократического универсализма* и  суверенистского 



31Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

партикуляризма*; и, наконец, 4) европеизации, которая из про-
цесса панконтинентальной гармонизации превратилась в кон-
курирующие проекты ЕС, НАТО, AUKUS, Евразии, Междумо-
рья и «конечной станции» Нового шелкового пути. Эти четыре 
диалектически противоречивых тенденции структурировали 
дление постсоветского периода, организуя события и процес-
сы, происходившие с индивидами, сообществами и целыми об-
ществами региона, а также их самопонимание и самоописание.

В своей идеальной форме постсоветский транзит замыш-
лялся как единство демократического, рыночного, националь-
ного и  регионального строительства. Так, демократизация 
была мощным процессом, направлявшим политическое твор-
чество постсоветских обществ на построение новых полити-
ческих культур, систем и режимов, основанных прежде всего 
на разделении верховной государственной власти между авто-
номными ветвями, а также между центральными и местными 
органами управления. Кроме того, демократизация полагалась 
на верховенство закона и ведущую роль прав человека и гра-
жданских свобод в строящихся политико-правовых системах. 
Неотъемлемой частью этого процесса был идеологический 
плюрализм, разнообразие партий и  конкурентные выборы. 
Демократизация также предполагала влиятельность незави-
симых СМИ и гражданских организаций24. Хотя постсоветское 
распространение демократии было частью более широкого 
глобального процесса  — «третьей волны демократизации», 
оно имело свою специфику: изобретением государств, основан-
ных на политической свободе и демократических институтах, 
в начале 1990-х годов занимались люди, не имевшие непосред-
ственного опыта таких свобод и находившиеся под сильным 
влиянием западных политических и экономических моделей.

24	 Об этих измерениях демократизации см.: Dryzek J. S. , Holmes L. Post-Communist 
Democratization: Political Discourses across Thirteen Countries. Cambridge, 2002; 
Gel’man V. Post-Soviet Transitions and Democratization: Towards Theory-Build-
ing // Democratization. 2003. № 2. Стр. 87–104; Gunitsky S. Democratic Waves in 
Historical Perspective // Perspectives on Politics. 2018. № 3. Стр. 634–651.



32 Постсоветский человек и его время

Маркетизация по замыслу должна была стать процессом, 
направлявшим творческий потенциал постсоветских обществ 
на создание новых экономик, ориентированных на неолибе-
ральную рыночную модель и участие в глобальной экономике. 
Ожидалось, что экономическая трансформация пойдет путем 
приватизации огромного социалистического экономического 
наследия, создания предпринимательского класса, который 
будет «двигать рынок», и «среднего класса» экономически са-
модостаточных граждан, которые не захотят зависеть от пра-
вительства, будут требовать уважения их политических свобод 
и при этом будут активными потребителями, поддерживаю-
щими рыночные отношения. Таким образом возникающая 
социально-экономическая структура с  ее новыми классами 
не позволила бы коммунистам вернуться к власти и обеспечи-
ла бы демократической политике подходящий экономический 
фон и соответствующую классовую структуру25.

Национализация стала процессом двойного укорене-
ния новых постсоветских государств в новых нациях, а новых 
наций — в государствах, оставляя на окраине процессов свои 
страны и население. В 1990-е годы считалось, что та или иная 
форма национализма (будь то гражданский или этнический) 
создаст стабильное большинство населения, идентичность 
которого станет поддерживать или по крайней мере не будет 
враждебной по отношению к либеральной демократии и ры-
ночной экономике26. Обычно нация понимается как большая, 
исторически значимая устойчивая группа, возникшая на 
основе общего социального и культурного опыта. Но в пост-

25	 О  «рыночной идеологии» 1990-х см.: Aslund A. How Capitalism Was Built: 
The  Transformation of  Central and Eastern Europe, Russia, the  Caucasus, and 
Central Asia. Cambridge, 2013; Horvat P., Evans G. Age, Inequality, and Reactions to 
Marketization in Post-Communist Central and Eastern Europe // European Socio-
logical Review. 2011. № 6. Стр. 708–727.

26	 См.: Brubaker R. Nationalizing States Revisited: Projects and Processes of  National-
ization in Post-Soviet States // Ethnic and Racial Studies. 2011. № 11. Стр. 1785–
1814. С.  1786–1788; Tismaneanu V. Fantasies of  Salvation: Democracy, National-
ism, and Myth in Post-Communist Europe. Princeton, 2009. С. 16 и далее.



33Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

советском состоянии государственное строительство совпало 
с процессами разделения советского общества по националь-
ным границам и появлением новых национальных обществ. 
Неновые нации формировали новые государства, а раннепост-
советские элиты строили и национальные государства, и госу-
дарствообразующие нации. А те группы населения, которые 
не вписывались в рамки конструкций, были обречены на бед-
ность и неучастие. Сложные, неэтнонациональные государства 
(такие как СССР, Югославия или даже Чехословакия) уходили 
в прошлое, а постсоветское население оказывалось разделен-
ным не только по принципу доходов (на бедных и богатых), но 
еще и  на группы, фрагментированные напряжением между 
тремя брубейкеровскими* полюсами: «националистическими 
государствами» с их воображаемым большинством, новыми 
национальными меньшинствами, воображавшими, что они 
сосуществуют с  большинством, и  «внешними отчизнами» 
меньшинств, которые отчасти связывали свою идентичность 
с соседними национальными государствами27. В столь разо-
рванных обществах управлять демократически и мирно ста-
новилось все сложнее.

Четвертая составляющая постсоветского развития — евро-
пеизация — предполагала региональную интеграцию, направ-
ленную на то, чтобы политические, правовые и экономические 
системы, а также сами общества могли унифицировать и гар-
монизировать свои нормы и ценности. Что привело бы к дли-
тельному и мирному сосуществованию и сотрудничеству между 
странами Восточной и Западной Европы. Проект «общеевропей-
ского дома» находился под сильным влиянием идей поколения 
Михаила Горбачева — Гельмута Коля (или, если угодно, Юргена 
Хабермаса* — Александра Яковлева, или плеяды авторов Па-
рижской декларации 1990 года). Согласно той идее, будущая 

27	 Brubaker R. Nationalism Reframed: Nationhood and the  National Question in 
the New Europe. Cambridge, 1996.



34 Постсоветский человек и его время

Европа должна стать пространством мира и  сотрудничества 
между народами от Дублина до Владивостока28.

В начале 1990-х  годов эти четыре тенденции, а  также 
идеи и модели, связанные с ними, практиковались и представ-
лялись взаимодополняющими. Однако довольно скоро стало 
ясно, что они вели к противоречиям, а то и подрывали эффек-
тивность друг друга. Постсоветская национализация госу-
дарств, приватизация экономик, равенство всех граждан перед 
законом и поощрение особых прав национального большин-
ства редко гармонировали друг с другом. Противоречия, а так-
же ослабление революционного импульса к середине 1990-х 
привели к  тому, что эти тенденции зачастую превращались 
в свою противоположность. Так, например, демократизация 
часто разочаровывала и подталкивала постсоветские народы 
к лидерству в «третьей волне автократизации». Автократиза-
ция — это ведь не просто упадок демократии (democratic failure 
or decline), это процесс с гораздо большей амплитудой: он все-
объемлющ и включает в себя как демократический спад, так 
и резкое разрушение демократии и собственно автократиче-
скую консолидацию29. Важно подчеркнуть, что автократиче-
ская тенденция имеет свою собственную субстанциальность 
и не является только отсутствием или сворачиванием демо-
кратии. Автократии такие же продукты политического твор-
чества, как и демократии. Точно так же и «третья волна авто-
кратизации» не есть спад «третьей волны демократизации». 
Это самостоятельный длящийся глобальный политический 

28	 Avdaliani E. The  End of  “Europe from Lisbon to Vladivostok”. The  Bar Elan Uni-
versity, 08.03.2019. URL: https://besacenter.org/economic-space-lisbon-vladivo-
stok/; Minakov M. Big Europe’s Gap: Dynamic Obstacles for Integration Between 
EU and EAU / A. Di Gregorio, A. Angeli (eds.) // The Eurasian Economic Union and 
the European Union: Moving Toward a Greater Understanding. The Hague, 2017. 
Cтр. 45–56; Sakwa R. Sad Delusions: The Decline and Rise of  Greater Europe // Jour-
nal of  Eurasian Studies. 2021. № 1. Стр. 5–18.

29	 Это отчасти обсуждают Люрманн и Линдберг в: Lührmann A., Lindberg S. I. A Third 
Wave of  Autocratization Is Here: What Is New About It? // Democratization. 2019. 
№ 7. Стр. 1095–1113. С. 1099.



35Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

процесс, начавшийся примерно в 2008–2012 годах. В ходе его 
«число стран, переживающих демократизацию, сокращается, 
в то время как… автократизация вовлекает все больше стран»30. 
Внутренние и международные конфликты, которые нарастали 
в постсоветских обществах задолго до 2008 года, обострились 
под влиянием глобальной автократизации и обусловили мас-
штабный военный конфликт на востоке Европы, положив ко-
нец постсоветскому периоду в 2022 году.

Точно так же, как демократизация срывалась в автокра-
тизацию (и  возвращалась обратно на магистраль истории, 
как, например, в случае украинской «оранжевой революции»), так 
и свободный рынок под влиянием противоречий мог транс-
формироваться в олигархический рынок. Национальное госу-
дарство вместо приверженности либеральной демократии 
создавало запрос на управляемую «суверенную демократию» 
(не только в Беларуси или России, но и в таких странах — чле-
нах ЕС, как Венгрия или Польша, пусть и с меньшим уровнем 
управляемости). А европейский проект в инклюзивных рам-
ках — организаций типа Совета Европы или ОБСЕ — стал про-
воцировать деление на регионы ЕС и не-ЕС, еврозоны и вне-
зональные валютные режимы, системы безопасности НАТО 
и  стран  — потенциальных противников и  так далее. В  этой 
связи постсоветскую тетраду следует описывать уже как четыре 
противоречивых тенденции: демократизация-автократизация, 
колебание рынков между экономической свободой и олигархи-
ческим управлением, качание национального государства ме-
жду либерализмом и суверенизмом, а также развитие региона 
Большой Европы то по геополитической гармонизирующей 
оси «Дублин — Владивосток», то по катастрофической симво-
лической оси «Ольстер — Магадан».

Итак, постсоветский период закончился неспровоци-
рованным нападением Российской Федерации на Украи-
ну. Это событие ознаменовало завершение постсоветской 

30	 Там же. С. 1102.



36 Постсоветский человек и его время

длительности и привело в движение катастрофические про-
цессы, которые окончательно дезинтегрировали постсоветский 
регион и поставили под угрозу глобальный порядок, основан-
ный на правилах геополитического западного ядра. С началом 
цезуры 2022 года процессы постсоветской тетрады не влияют 
ни на текущую политическую и экономическую ситуацию, ни 
на социальное воображение властных элит и населения Боль-
шой Европы. Постсоветский период завершился, став цельным 
и определяемым предметом для социально-философского ана-
лиза и интерпретации.

Структура книги
В книге мы рассмотрим, как именно проходил транзит, как 
менялось наше понимание набора тенденций и к чему привел 
этот период. Диалектика постсоветского периода основывалась 
на связи и противоречиях нескольких базовых концептуальных 
пар — свобода и подчинение, богатство и бедность, индиви-
дуализм и коллективизм, мир и война, — которые понимались 
и практиковались специфично для постсоветской эпохи. Эту 
специфику мы рассмотрим с точки зрения исторической прак-
тики, социального воображения и своего рода «достижений» 
в  построении политико-правовых и  социально-экономиче-
ских систем. В первой части я покажу в транснациональной 
перспективе, какие периоды прошли постсоветские народы от 
рывка к свободе в 1991 году до погружения во все более кро-
вавые конфликты к началу 2022 года. Во второй части — как 
социально-политические концепции детерминировали и вы-
ражали представления о том, что происходит с постсоветскими 
народами в период с 1991 по 2021 год. И, наконец, в третьей 
части посмотрю сквозь призму достижений в терминах демо-
кратии и автократии на то, к чему привело политическое твор-
чество постсоветского человека.

Важно отметить, что книгу я начал писать еще в пост-
советский период, а завершил в глубинах новой цезуры. Судя 
по всему, для наступающей эпохи постсоветский опыт важен 



37Часть первая  Философские аспекты постсоветской истории

настолько же, насколько и досоветский с имперским, так же 
как и многие другие коллективные опыты, выходящие за рамки 
собственно советского. Новый период возникает в непредска-
зуемо фрагментирующихся Европе и Евразии, где политиче-
ское творчество не детерминируется советским опытом, но во 
многом связано с тем, чему мы научились в последние тридцать 
лет. Эта книга как раз об уроках — завещании постсоветского 
человека следующим поколениям, обреченным жить в Восточ-
ной Европе и Северной Евразии.



Часть вторая   
Логика развития и этапы постсоветской 
межвоенной эпохи

История народов есть шкала человеческих бедствий, 
деления которой обозначаются революциями.
Франсуа Рене де Шатобриан

Итак, постсоветский период вырос из цезуры 1989–
1991 годов и завершился в цезуре социальных миров востока 
Европы и  севера Евразии в  начале 2022 года. Между этими 
двумя поворотными моментами политические сообщества, 
возникшие в результате распада Советского Союза и создания 
новых государств, пережили пять этапов. Первый этап связан 
с зарождением тенденций, составивших постсоветскую тетра-
ду, выразившуюся в распаде СССР и открытии возможностей 
для политического творчества вне рамок советского дления 
(1989–1991). Второй этап был временем реализации револю-
ционных возможностей в виде возникновения новых властных 
элит в бывших советских республиках, запуска новых государ-
ственных проектов и рыночных реформ, а также поиска пра-
вил сосуществования постсоветских государств, закрепленных 
Будапештским меморандумом (1992–1994). Третий этап стал 
моментом стабилизации новых политических и экономиче-
ских систем, когда население ушедшего в прошлое Советского 
Союза должно было принять новые условия существования 
и включиться в созданные структуры (1995–2000). Четвертый 
этап совпал с началом нового столетия и предоставил возмож-
ность постсоветским народам оценить результаты своего раз-
вития первого после распада Союза десятилетия и создания 
новых социальных миров; при этом нормы 90-х  годов и  их 
противоречия стали институализироваться и провоцировать 
обострение борьбы за власть, собственность и признание как 



39Часть вторая  Логика развития

внутри постсоветских обществ, так и за границы их суверени-
тета, за место в мир-системе* между странами (2001–2008). На-
конец, последний этап проявился в усилении автократических 
тенденций, углублении противоречий между более или менее 
свободными и более или менее богатыми постсоветскими стра-
нами. Тенденции вылились в конфликтности между народами 
и привели к собственно окончанию постсоветского периода 
(2008–2022). Далее рассмотрим каждый из этих этапов более 
детально.

Перестройка и революция 1991 года
Период перестройки (по воле властей или вопреки изначальному 
замыслу) стал временем завершения советской утопии, роста 
внимания советского населения к существующей социальной 
реальности и нарастания «чернухи» — особого скептичного 
взгляда на социальную реальность и порождаемые ею иллю-
зии. Скепсис, как мне представляется, рождался из моральной 
травмы советского общества: ранее репрессируемые в коллек-
тивное подсознание травматические воспоминания о  собы-
тиях советской истории были допущены в центр публичных 
дебатов и осознания обществом. Советская тотализирующая 
идеология отрицала ежедневный индивидуальный опыт, а ее 
язык был основан на «бездонных» выражениях — слова имели 
смысл внутри предложений, но имели мало связи со значени-
ем, то есть не имели референции по отношению к реальному 
состоянию дел. Владимир Сорокин в своих предперестроечных 
романах «Норма» (1983) и «Тридцатая любовь Марины» (1984) 
удачно воплотил широко распространенную обыденность 
разрыва смысла и значения. Эта же разорванность сквозила 
в двойственных структурах «вернувшегося» к читателю булга-
ковского романа «Мастер и Маргарита» (1940) и в новом про-
нзительно-честном романе «Плаха» Чингиза Айтматова (1986). 
Для литературоцентричных советских народов той поры эти 
тексты были симптоматичны: все явственнее становилось 
понимание хаотичности мира, несвязанности его «этажей», 



40 Постсоветский человек и его время

наличия скрытых уровней и нарочитой фальшивости видимых 
слоев социальной реальности. Советский мир на глазах распа-
дался на малосвязанные между собой элементы, что создавало 
еще больше препятствий для человека, стремившегося к под-
линности. Если в среднесоветском послевоенном мире — при всем 
его цинизме и двоемыслии — было ясно, куда ведет путь под-
линности и что за него придется заплатить, то в позднесоветском 
мире социальный хаос предлагал слишком много ветвящихся 
путей, чтобы выбрать один верный.

Локальная гегемония советской идеологии, альтернатив-
ной по отношению к глобальной гегемонии неолиберального 
потребительского капитализма, завершалась с началом зна-
чимых дискуссий в советском обществе. Эксперимент с сухим 
законом привел к отчуждению правящей группы и советского 
населения, накоплению огромной социальной энергии, не на-
ходящей более успокоения в алкогольном делирии. Смена по-
литики компартии в пользу гласности и ослабление партийно-
го контроля за прессой неожиданно сделали советскую прессу 
органами информирования и публичной дискуссии. Одновре-
менно эту прессу стали читать и на нее подписываться десятки 
миллионов отрезвевших читателей, превращавшихся — зача-
стую поневоле — в граждан. Так перестройка стала временем 
возникновения позднесоветской публичности и  узнавания 
себя советскими обществами — классово, национально и куль-
турно разнообразными и не осознающими самих себя множе-
ствами с увядающей советской гегемонией31.

Узнавание себя советскими множествами стало не столь-
ко обобщающим, сколько разобщающим опытом. Открываю-
щиеся пропасти советской истории и реальности настолько 
не совпадали с официальной идеологией и утопическим усто-
явшимся образом себя, что возникла трещина, затем превра-

31	 Но едва эта союзная публичность возникла, как тут же стала дробиться на ло-
кальные пространства публичности. Этот процесс не завершился с распадом 
Союза и возникновением национальных государств, он, пожалуй, длится и до 
сих пор.



41Часть вторая  Логика развития

тившаяся в  невыносимый разлом советской коллективной 
идентичности. За крахом коллективных идентичностей следу-
ет встреча с собой и собственной безосновательностью, с Ничто. 
Массовая встреча с Ничто при разрыве с прошлым углубляла 
цезуру и фрагментировала общество, выявляла его неструкту-
рированность и случайную множественность (multitude). Совет-
ских «обществ» становилось много, и посткоммунистический 
транзит стал временем их переосмысления и переизобретения 
себя, как правило, трояко: либо в этнонациональных рамках, 
либо в радикально-индивидуалистическом самоопределении, 
либо в терминах гражданских сообществ.

Этот опыт был настолько же деструктивным, насколько 
и конструктивным. Перестройка (безотносительно замысла ее 
«прорабов») отметилась возникновением гражданских гори-
зонталей, в  рамках которых стали происходить дискуссии 
о наивысшем общем благе: что-то давно забытое, предсовет-
ское, связанное скорее с Февральской революцией и разнооб-
разием ее локальных республиканских проектов32. Эти гори-
зонтальные сети в кратчайшее время стали образовываться по 
национальному и этноязыковому принципу, запуская, с неко-
торыми исключениями, национализацию советских респуб-
лик и политизацию некоторых локальных нереспубликанских 
сообществ (либо этнических меньшинств, как в Абхазии или 
Нагорном Карабахе, либо советских сообществ, отвергавших 
национализацию республик, как в  Крыму или Приднестро-
вье)33. Советский человек мыслил не только в категориях клас-
са, но и в категории по-советски понятой национальности. Чем 
ближе к распаду СССР, тем больше это этнонациональное во-
ображение поощрялось, запуская процессы, позже приведшие 

32	 См. об этом подробнее: Minakov М. (Not Only a) Russian Revolution: Centennial 
Meditations // Kennan Focus Ukraine. 07.11.2017. URL: https://bit.ly/3ErSFAY.

33	 Об этом см.: Brubaker R. Nationalizing States Revisited. Стр. 1785 и далее; Sasse G. 
The Crimea Question: Identity, Transition, and Conflict. Cambridge, 2007; De Waal 
T. Uncertain Territory // New Eastern Europe. 2018. № 3–4. Стр. 7–14.



42 Постсоветский человек и его время

к оформлению проектов постсоветских государств и нацио-
нальностей.

Одновременно с этим усиливались ценности и практики 
индивидуализма. В  перестройку советский человек открыто 
озвучил заявку на право приватности — в бизнесе, в религи-
озной сфере, в интимности и сексуальности. Несмотря на то-
талитарные попытки контролировать приватность подрывом 
морально-экономической автономии семьи, насильственной 
секуляризацией (запрет на автономию общения с трансцен-
дентным), уничтожением традиционной общины и изобрете-
нием советского города с неэмансипированными горожанами 
(коллективизация и индустриализация), нерешением «квар-
тирного вопроса» (сверхсжатие сферы интимности), крими-
нализацией предпринимательства (монополизация капитала 
государством) и т.п., приватная сфера едва находила себе место 
на периферии советского общества. Во времена же перестройки 
институты и практики частной сферы вернули себе легитим-
ность. Но этот новый опыт совпал с восприятием ближнего как 
подозрительного конкурента, а не сотоварища и сограждани-
на. В силу этого формировался индивидуализм в его конфликт-
ной, противодействующей солидарности форме, особенно 
в межклассовом и межэтническом форматах. Позже это выльет-
ся в симптоматичное постсоветское обесценивание социальной 
справедливости настоящего и в фокусирование на исторической 
коллективной справедливости. Первыми проявлениями этого 
были этнические конфликты на Южном Кавказе и в Средней 
Азии и повсеместная — социально и географически — крими-
нальная революция.

Фактически перестройка после 1988 года привела к воз-
вращению бифуркации в публичной и приватной сферах — 
делению, уничтоженному сталинским тоталитаризмом 
и питавшему позднесоветский авторитарный режим. В 1989–
1991 годах это деление привело к появлению пространства для 
«приватных» и «публичных» революций. Тем самым катастро-



43Часть вторая  Логика развития

фически возникал новый мир с его возможностями для поли-
тического и экономического творчества.

Говоря о революции, я прежде всего следую представ-
лению, основание которому заложила Ханна Арендт34. То есть 
революцию я понимаю как время-пространство, когда и где 
культурные, социальные и политические структуры ослабля-
ются настолько, что больше не могут сдерживать политиче-
ский творческий потенциал граждан. Революция — это краткое 
(с точки зрения исторической хронологии) время и беспрепят-
ственное (с точки зрения социально-политических структур) 
пространство для полагания новых начал в мире. В этом вре-
мени-пространстве человек, малые группы и большие обще-
ства вольны творить и открывать перспективы для будущего 
развития35. Именно тут проявляется хрупкость уходящего мира 
и происходит зарождение проектов будущего, хотя лишь не-
которые из них станут реальностью благодаря политическому 
творчеству и воображению участников процессов.

Революция 1991 года уникальна тем, что в ней происходи-
ло рождение новых начал и в публичной, и в приватной сферах. 
В этой связи постсоветское общество имеет смысл определять 
как вдвойне сконструированное: в самом процессе разделения 
советского универсума на две сферы новые начала (даже если 
они звучат как «возвращение к корням», «возвращение в Евро-
пу» или «возвращение в мировое сообщество»36) полагаются 
одновременно в обеих сферах. Такое сверхусилие зачастую тре-
бовало мифа, равного по силе марксистско-ленинской утопии. 

34	 Arendt H. On Revolution. New York, 2006.
35	 Больше об этом я пишу в: Минаков М. Диалектика современности в Восточной 

Европе. Опыт социально-философского осмысления. Киев, 2020. Стр. 20 и да-
лее.

36	 Интересно, что этот «возвращенческий» консервативный словарь был принят 
и  западной социологией. См., например, терминологию для описания «цен-
ностных ареалов» части посткоммунистических народов, таких как returned 
West, принятых в World Values Survey (Brunkert L., Kruse S., Welzel C. A Tale of  Cul-
ture-Bound Regime Evolution: The  Centennial Democratic Trend and Its Recent 
Reversal // Democratization. 2018. C. 4–5. DOI: 10.1080/13510347.2018.1542430).



44 Постсоветский человек и его время

Именно отсюда прорастает возвращение в политическом вооб-
ражении лидеров начала 1990-х к пророчеству о земле обето-
ванной. Многие национал-демократы конца 1980-х и начала 
1990-х годов утверждали, что когда, как после Моисеева со-
рокалетнего кочевья, умрет последний человек, рожденный 
в советском рабстве, освобожденные народы достигнут под-
линного национального суверенитета и полной свободы для 
своих народов.

Творческое начало человеческого существования про-
являло себя не  только в  политической революции и  нацио-
нальном строительстве, но и  в  новых началах в  публичной 
сфере. Параллельно с «публичными» происходили и «приват-
ные» революции. Они включали в  себя предпринимательскую 
революцию, сексуальную революцию, криминальную революцию, 
религиозную революцию и т.д. — список можно длить долго. На-
пример, бизнес получил возможность действовать сначала как 
практика экономической рациональности «хозрасчета» и «ко-
оперативного движения» и легализовал советское предпри-
нимательское подполье, прежде криминализированное. Со-
ветский человек переизобретал капитализм и ценность денег. 
К 1992 году, с завершением цезуры, чудо прибавочной стоимо-
сти уже формировало основания нового предпринимательско-
го класса и учило население тому, что у денег центральная роль 
в жизни каждого человека, каждой семьи, каждого сообщества 
и народа. Свобода действовать, предпринимать и зарабатывать 
быстро победила в советских обществах независимо от геогра-
фии и близости к союзному центру, а также вне зависимости от 
того, многие ли были реально готовы воспользоваться свободой 
такого типа и сколько рисков несла она для других.

Сексуальная революция открывала советскому чело-
веку — в Алматы ли, в Киеве ли, в Москве ли — пространства 
для переизобретения чужой и переоткрытия своей телесности, 
для понимания радости и опасностей секса, для переоценки 
важности брака и семьи. Конкурсы красоты ломали советское 
пуританство. Идущая рука об руку с возвращающимся капи-



45Часть вторая  Логика развития

талистическим самоотчуждением проституция открывала 
денежное измерение новооткрытой телесности. Раскрепоще-
ние сексуального поведения отодвигало — а то и вовсе отме-
няло — «возраст» вступления в брак и деторождения, а также 
диктат традиции в выборе гендера. Планирование рождения 
становилось все более распространенной практикой. Гомо-
сексуальность выходила из подполья. Под новые практики 
рождалась инфраструктура сексуальных услуг и услуг по про-
длению сексуальной жизни. Все эти начала достигнут своего 
пика в 1990–2000-е, но положены они были именно в период 
поздней перестройки.

Криминальная революция — смена поведения широких 
масс населения, для которых снижение репрессивности поли-
тического порядка означало свободу вне правового порядка. 
Неформальные правила советского криминального мира также 
быстро разрушались: старых «законников» отодвигали «новые 
беспредельщики». Криминальная революция вовлекала в ра-
стущие ряды ОПГ все больше молодежи, представители кото-
рой предпочли преступное предпринимательство и в одина-
ковой мере игнорировали устоявшиеся «воровские традиции» 
и официально санкционированные правила. Криминальная 
революция меняла речевые практики и словари не только со-
циальных «низов», но и возникающих «верхов». Даже в 2022-м 
«мурчащие» интонации и  специфический лексикон свой-
ственны большинству выживших олигархов, «силовикам» всех 
уровней, бизнесменам средней руки и люмпенизированным 
сообществам. «Начальники», «беспредел» и «понятия» прочно 
вошли в языки самоописания постсоветской поры.

Разрешение советского руководства «отметить тысячеле-
тие крещения Руси» в 1988 году открывало пространство рели-
гиозной свободы. Советский человек знакомился с христиан-
ством и исламом, перечитывая справочники атеиста с новым, 
неожиданным для их авторов интересом. Базовый опыт право-
славия, разных исламских направлений, католичества, массы 
евангелических учений и беспрецедентно новых религиозных 



46 Постсоветский человек и его время

учений был обретен еще до распада Союза и стал важной ча-
стью постсоветского опыта. Да, уже в XXI веке религиозный 
опыт снова оказался в  тенетах мракобесия, клерикализма 
и конфессионального капитализма. Но религиозный опыт ре-
волюции 1991 года был иным: это был опыт личной свободы, 
социального прогресса, открывающего возможность общения 
с  трансцендентным. Именно так возникают фигуры уровня 
отца Александра Меня и Хафиза Махмутова, символизировав-
шие одновременно вероучения Христа и Магомета и свободу.

Стиснутое прокрустовым ложем советского правопоряд-
ка и правосознания общество расправляло плечи и познавало 
свободу в ее подчас самых радикальных и нигилистических 
формах не только в новооткрытом приватном пространстве37. 
Публичная сфера предоставляла невероятные возможности 
для политического творчества советских сообществ.

Перестройка привела к цезуре 1989–1991 годов, к собы-
тию, сравнимому со старозаветным «смешением языков». Со-
ветское вавилонское столпотворение завершалось, а «языки» 
разрывали ткань советской социальности и  начинали стро-
ить свои отдельные башни (или, как говорили в 1980-е, «свои 
национальные квартиры»). Начинающаяся национализация 
предлагала возможности для основания новых национальных 
государств38. С 1988 года периферии СССР на Кавказе и в Сред-
ней Азии погружаются в этнические конфликты39. В западных 
республиках СССР национальные движения приняли форму 
сецессионистских* движений с четко обозначенной целью — 
достижение независимости Латвии, Литвы и Эстонии. Также 
возникали ирредентистские* движения в Молдове и некото-

37	 В  этой связи особенно интересна неудача правовой трансформации постсо-
ветских народов, описанных в спецвыпуске журнала «Идеология и политика»: 
Antonov M., Vovk D. The Soviet and Post-Soviet Law: The Failed Transition from So-
cialist Legality to the Rule of  Law State // Ideology and Politics Journal. 2021. № 2. 
Стр. 4–9.

38	 Об этом больше см.: Brubaker R. Nationalizing States Revisited. С. 1786 и далее.
39	 Об этом больше см.: Tishkov V. Ethnicity, Nationalism and Conflict in and after 

the Soviet Union: The Mind Aflame. London, 1997.



47Часть вторая  Логика развития

рых регионах союзных республик (например, в азербайджан-
ском Нагорном Карабахе, молдавском Приднестровье и укра-
инском Крыму). К  концу 1990  года большинство республик 
и ряд автономных регионов объявили о своем суверенитете. 
Новоогаревский процесс, направленный на подписание нового 
Союзного договора в СССР, так и не завершился реформирова-
нием Союза. Советские консерваторы, организовавшие «пере-
ворот ГКЧП» накануне подписания нового договора в августе 
1991 года, не смогли удержать власть и укрепить союзное пра-
вительство. Они, наоборот, ослабили «центр» и усилили пози-
ции республиканских властных элит, выступавших за выход из 
Союза. Лидерами этого движения были Борис Ельцин в РСФСР, 
большая часть элит в Грузии, Латвии, Литве, Молдове и Эсто-
нии. Осенью 1991 года эта же тенденция победила в Азербай-
джане, Армении, Беларуси, Узбекистане и Украине. В декабре 
1991 года Беловежские соглашения и Алма-Атинская декла-
рация закрепили распад СССР на национальные государства 
и создание Содружества Независимых Государств как меха-
низма «мирного развода» ядерного государства. За тридцать 
лет народы-соседи из содружества наций эволюционировали по 
большей части в совражество, которое в 2022 году открыло но-
вую цезуру в истории Восточной Европы и Северной Евразии.

Национальные революции 1991 года привели к созда-
нию пятнадцати независимых государств по числу советских 
республик, а также нескольких непризнанных государств (на-
пример, Абхазия (Апсны), Нагорный Карабах (Арцах), Придне-
стровье и Южная Осетия — Алания). Также возникли сецессио-
нистские проекты в других регионах (например, на Северном 
Кавказе, в Башкирии, Калмыкии, Крыму и Татарстане), которые 
время от времени в моменты политических кризисов давали 
о себе знать «материнским государствам». Хотя новые государ-
ства формировались как реализация политического вообра-
жения, где этнонациональные и либерально-демократические 
элементы слагались в легитимирующие представления, они 
преимущественно воспроизводили властные практики СССР: 



48 Постсоветский человек и его время

как и в случае с советским обществом, с распадом Союза Совет-
ское государство не исчезало, а размножалось, увеличивалось 
числом. И замена «классовой» риторики на «этнонациональ-
ную»40 не сильно меняла потестарные устремления государ-
ствообразующих элит.

Кроме национальных революций, революция 1991  года 
включала в себя переизобретение практик демократии и идео-
логического плюрализма. Уже в СССР возникали новые партии 
союзного и  республиканского значения. Поначалу это были 
Демократическая платформа в КПСС и республиканские гра-
жданские движения в  поддержку перестройки. В  процессе 
кампаний по выборам в Верховные Советы СССР и республик 
1988–1990 годов эти движения превращались в «националь-
но-освободительные» движения или партии. Так возникли 
общесоюзная Социал-демократическая партия, литовская 
Коммунистическая партия (самостоятельная), Украинская рес-
публиканская партия или армянская «Дашнакцутюн»41. Пер-
вые партии строились по идеологическому принципу, собирая 
в новообразованные сети советских граждан, считавших себя 
приверженцами разных идеологий и представителями альтер-
нативных политических сообществ — советского, национальных 
(грузинского, российского или украинского) или субнацио-
нальных (абхазского, русинского или чеченского). Идеологи-
ческий плюрализм к 1991 году стал тем новым началом, кото-
рое делало возможными публичные дискуссии, политическое 
действие активных граждан и контрэлит, а также драматичные 
черты первых, еще советских, избирательных кампаний и ре-
ферендумов 1988–1991 годов.

40	 Классическим — и уже анекдотическим, но тем не менее правдивым — приме-
ром адаптации советского словаря к этнонациональным потребностям явля-
ется попытка некоторых украинских специалистов в «научном коммунизме» 
заменить их дисциплину «научным национализмом». Однако уже в  конце 
1992 года от этой инициативы отказались.

41	 Больше о позднесоветских партиях см.: Gill G. The Collapse of  a Single-Party Sys-
tem: The Disintegration of  the Communist Party of  the Soviet Union. Cambridge, 
1994.



49Часть вторая  Логика развития

Еще одним новым началом революции 1991 года была нор-
мализация — и даже идеализация — неравенства, продвигае-
мая как новыми властными элитами, так и все еще советской 
интеллигенцией. Советское население, особенно в межвоенное 
время и до конца 1950-х, существовало при огромном неравен-
стве, которое, однако, было незаметным в условиях домини-
рующего тоталитарного воображения42. Неравенство — один 
из тех опытов, для которого в официальном советском словаре 
не было места. Лишь хрущевская оттепель отчасти дала голос 
этому опыту. Но «застой» погрузил носителей его в идеологиче-
ский цинизм, советское потребительство и алкогольный дели-
рий 1960–1980-х годов. Редкие диссиденты пытались озвучить 
этот феномен, как, например, Владимир Войнович в романе 
«Жизнь и необычайные приключения солдата Ивана Чонкина» 
(т. 1, 1963). Но в вакууме советской публичности и под давле-
нием гулаговской травмы голос не был услышан.

Однако уже в конце 1980-х — начале 1990-х неравенство 
под влиянием новой гегемонной идеологии (неолиберально-
го рыночного фундаментализма) стало рассматриваться как 
норма и как движитель социального прогресса. Самое желан-
ное неравенство было социально-экономическим: согласно 
новому неолиберальному воображению, воспринимаемому 
зачастую так же монистически, как когда-то марксизм, пред-
принимательский класс должен был обеспечить инновации 
в производстве и создать отсутствовавший в СССР сектор услуг. 
А это в свою очередь должно повысить качество жизни всех, 
а не только тех, кто будет получать выгоду от предпринима-
тельства.

В реальности неравенство шло и глубже, и шире неолибе-
рального представления. Сопутствующие формы неравенства 
включали в себя, например, деление на местных и приезжих. 
Это могло проявляться в форме неравенства по историческому 

42	 Впрочем, в советской запрещенной литературе тех лет это неравенство могло 
все же стать темой обсуждения. Например, в «Мастере и Маргарите» Михаила 
Булгакова при обсуждении «дачного вопроса».



50 Постсоветский человек и его время

признаку: так делили тех, кто станет через несколько лет ко-
ренными гражданами и негражданами в Латвии и Эстонии. 
Или в форме «естественного» неравенства представителей эт-
нического большинства и меньшинств — последние по опреде-
лению были «понаехавшими», — что могло выливаться в этни-
ческие чистки, как произошло в регионах Азербайджана (в том 
числе в Сумгаите и Нагорном Карабахе), Армении или Грузии 
(в том числе в Южной Осетии и Абхазии); или в гражданские 
конфликты, как в молдавском Приднестровье; или в менее за-
метные формы локальной сегрегации, как в случае с дополне-
нием к советским рублям купонов, дававших право на покупку 
в местности, где те купоны выпускали.

Все вместе формы нормализированного неравенства 
дали старт не  только национальному, но и  неолиберально-
му переизобретению государства. Государство должно было 
соответствовать этнолингвонациональному воображаемому 
большинству, то есть форматировать население в соответствии 
с представлениями властных элит, причем с помощью госу-
дарственного аппарата, контролирующего сферы культуры, 
идентичности, языка и искусства. И в то же время государства 
должно было стать «меньше», особенно в  сфере экономики, 
местного самоуправления и  социальной ответственности. 
В частности, государство должно было передать львиную долю 
госпредприятий частным собственникам и в будущем отойти 
от жестких советских рамок трудовых прав, доступности меди-
цинских и образовательных прав и т.д.

Смешение национального и неолиберального понимания 
государства усложнялось еще и советско-ностальгическими 
элементами. И в позднем СССР, и после его распада в людях 
сохранялась вера в  то, что государство должно быть ответ-
ственным за социальную помощь, безопасность, медицину 
и т.д. Сосуществование этих трех противоречащих друг другу 
идеологем в  постсоветском воображении будет по-гегелев-
ски «снято» в представлении о «национальном государстве». 
Строительство национальных государств во многом предопре-



51Часть вторая  Логика развития

делялось этим идеологическим противоречием, хранившим 
специфику постсоветскости43 в следующие тридцать лет.

Итак, посткоммунистический транзит постсоветских 
обществ начался в перестройку, в последовавшей за ней цезу-
рой 1989–1991 годов, а также в комплексе процессов революции 
1991 года. Это происходило в виде креативно-деструктивного 
процесса (само)преодоления советского социального мира 
и связанных с ним практик и представлений. Постсоветский 
человек возникает как недолговечный и трагичный историче-
ский субъект в процессе самопреодоления. Жизнь позднесо-
ветских людей в процессе структурирования взаимодействия 
в терминах публичного и приватного, переизобретения сво-
боды, гражданственности, государства, экономики, сексуаль-
ности и религии опиралась на общую — советскую — отвер-
гаемую предысторию и соотносимый с нею набор верований, 
ценностей, практик и противоречивых идеологем. Это обеспе-
чило, по всей видимости, общие рамки и ритмы начинающе-
гося постсоветского транзита.

Постсоветское рассеяние (1992–1994)
В трехлетие, последовавшее за распадом СССР, новое и рани-
мое политическое воображение столкнулось с грубой волей со-
циальной реальности. Свободы в приватном и публичном было 
так много, а порядка и безопасности так мало, что революци-
онный порыв затухал и переходил в свою противоположность. 
Если «чернуха» — особый позднесоветский стиль в кино и ли-
тературе44 — разрушала советское утопическое воображение, 

43	 Повторю, что под постсоветскостью я понимаю радикальный разрыв с совет-
ским. То есть такую ситуацию, в которой отказ от советской идеологии, инсти-
тутов и  практик новым политическим сообществом был сопряжен с  попыт-
ками реализации новых политических и прочих проектов, развитие которых 
происходило в соответствии с правилом «преследовать — значит следовать». 
И  чем жестче постсоветский политический режим вел антисоветскую поли-
тику, тем больше он походил на продолжателя советского дела.

44	 Об этом см.: Vorobiyova-Ray K. The Capitalist Elephant in Kremlin: Surges of  Cher-
nukha in Post-Soviet Cinema & Television: докторская диссертация. Carleton 



52 Постсоветский человек и его время

то в начале 90-х она же препятствовала реализации неолибе-
ральных и национальных проектов, а также била по легитим-
ности новых политических порядков, порождая симптоматич-
ную остальгию, ностальгию по советскости.

Тем не  менее республиканские элиты, возглавившие 
строительство новых государств, приступили к воплощению 
программы постсоветского транзита: переход от тоталитар-
ного советского общества к  новым рыночным демократиям 
в рамках национальных республик. Большинство из них де-
кларировало — а часть даже пыталась практиковать — при-
верженность либеральному капитализму и общеевропейскому 
проекту. Но логика национального суверенитета прежде всего 
требовала определения границ новых политических образо-
ваний и  подавления любых политических альтернатив в  их 
пределах. Принцип перевода советских административных 
границ в государственные получил поддержку Запада. С де-
кабря 1991 года по декабрь 1992 года все пятнадцать совет-
ских республик признаны независимыми от государств мир-
системного ядра и большинства государств периферии45. Это 
признание обуславливалось согласием на безъядерный ста-
тус всех постсоветских государств. Кроме России, за которой 
сохранялся статус наследника СССР. СНГ в  первую очередь 
было организацией, ответственной за контроль над советским 
ядерным наследием, а уже затем платформой политического 
сотрудничества после постсоветского «развода». К 1994 году 
Беларусь, Казахстан и Украина, на территории которых нахо-
дилась огромная часть советского ядерного арсенала, обменяли 
свое согласие быть «безъядерными» на признание границ сво-

University, 2010; Почепцов Г. Трансформации виртуального пространства 
в процессах влияния // Mediasapiens. 2017. URL: http://osvita.mediasapiens.ua/
trends/1411978127/transformatsii_virtualnogo_prostranstva_v_protsessakh_
vliyaniya.

45	 См.: Kolsto P. Political Construction Sites: Nation-Building in Russia and the Post-
Soviet States. London, 2018. C. 11 и далее.



53Часть вторая  Логика развития

их национальных государств46. Это согласие оформил печально 
известный Будапештский меморандум, определивший скорее 
неформальное влияние на властные элиты постсоветских госу-
дарств, чем формальное.

В процессе подготовки этого меморандума лидеры но-
вых государств договорились не поддерживать ирредентист-
ские и  сецессионистские движения друг друга. Например, 
уже к концу 1994 года правительство Российской Федерации 
помогло Украине восстановить контроль над Крымом, где дви-
жение за отсоединение от Украины и присоединение к России, 
возглавляемое «президентом» Юрием Мешковым, имело все 
шансы захватить власть. Фактически 1994 год стал временем, 
когда новые сецессионистские движения — то есть попытки ре-
гиональных элит отсоединиться от уже признанных постсовет-
ских государств и создать свои — утратили поддержку Москвы. 
Впрочем, к этому моменту уже были образованы непризнанные 
«государства» Нагорного Карабаха, Южной Осетии, Абхазии 
и Приднестровской Молдавской Республики. Все эти государ-
ственные образования оказались в ситуации выживания из-за 
международных санкций и постоянной угрозы возобновления 
конфликта с  «материнскими государствами»47. После Буда-
пештского меморандума и до 2008 года их статус не менялся. 
И с того же 1994 года Российская Федерация сосредоточилась 
на решении проблем собственной Федерации и собственных 
сецессионистских движений, прежде всего на Северном Кав-
казе и на Волге.

Элиты новых постсоветских государств столкнулись 
с  огромным вызовом. Им нужно было национализировать 
советские военные структуры, органы безопасности и  пра-
вопорядка, административные институты и  финансовые 

46	 Potter W. C. Nuclear Insecurity in the Post-Soviet States // The Nonproliferation Re-
view. 1994. № 1(3). Cтр. 61–65.

47	 Minakov M. The World-System and Post-Soviet De Facto States / M. Minakov, G. Sasse, 
D. Isachenko (eds.) // Post-Soviet Secessionism. Stuttgart, 2021. Стр. 59–88.



54 Постсоветский человек и его время

учреждения. Параллельно проходила декоммунизация48, на-
чавшаяся еще осенью 1991 года: уничтожались или переосмыс-
ливались структуры КПСС, КГБ, системы Госплана и Центро-
банка, а также публичное символическое пространство. Новым 
государствам необходимо было создать свои нацбанки, орга-
ны по управлению новыми экономиками и по сбору налогов. 
В то же время новые элиты начинали приватизацию госпред-
приятий. Им же пришлось учиться управлять массовой мигра-
цией населения, перемещающегося по всему постсоветскому 
пространству из опасных зон в менее опасные. Миллионы бе-
женцев из горячих точек формировали новые — как правило, 
нижние — социальные страты в районах своей иммиграции. 
Во многом постсоветский человек как антропокультурный тип 
возникал из опыта коллективной бездомности и  из потреб-
ности в своем доме, личном и коллективном. Приватизация 
квартир и национализация республик лишь отчасти отвечали 
на этот запрос.

Все постсоветские страны при проведении фундамен-
тальных реформ во всех публичных и  приватных секторах 
поделились на «быстрых и медленных реформаторов»49. При 
этом скорость, глубина и  эффективность новопостроенного 

48	 В  последнее десятилетие у  термина декоммунизация появилось новое значе-
ние  — установление идеологической монополии, утверждающей свою геге-
монию «борьбой с  советскими пережитками». В  1990-е  годы декоммуниза-
ция была комплексом политик, которые прекращали советские потестарные 
практики и  уничтожали (или трансформировали) наиболее опасные пост-
тоталитарные институты. Впрочем, это сопровождалось и  куда более мас-
совым «ленинопадом», и сменой названий улиц и городов. Однако в те годы 
декоммунизация вела к  увеличению пространства свобод и  к  идеологиче-
скому плюрализму. Дискуссию об этом см.: Касьянов Г. Украина 1991–2007: 
очерки новейшей истории. Киев, 2008; Arel D. How Ukraine Has Become More 
Ukrainian // Post-Soviet Affairs. 2018. № 2–3. Стр. 186–189; Shparaga O., Minakov 
М. Ideology and Education in Post-Soviet Countries. Editorial Introduction // Ide-
ology and Politics Journal. 2019. № 2. Стр. 4–8; Berekashvili B. Ideological Dialectics 
of  Post-Soviet Nationalism  // The  Copernicus Journal of  Political Studies. 2021. 
№ 2. Стр. 73–90; Trochev A. Between Blaming and Naming: Constitutional Review 
of  Bans on Communist Parties in Post-Soviet States // Constitutionalizing Transi-
tional Justice. London, 2022. Cтр. 222–248.

49	 Aslund A. How Capitalism Was Built. C. 17 и далее.



55Часть вторая  Логика развития

были взаимосвязаны. Там, где политические и экономические 
реформы шли рука об руку, «социальный шок» цезуры и ре-
форм был сильным, но коротким. В силу этого такие страны, 
как Польша или Эстония, создали свои политические и эко-
номические системы, а также вышли на заметный уровень их 
эффективности уже во второй половине 1990-х, не дав группам 
«рентополучателей» организоваться в олигархии и захватить 
политическую власть. Были и медленные реформаторы в обе-
их сферах, которые сумели начавшийся в 1991 году экономи-
ческий кризис остановить с помощью консервации остатков 
советской системы и создания ранних постсоветских дикта-
тур, как, например, в Беларуси и Туркменистане. И были те, кто 
относительно быстро реформировал экономику, но не спешил 
с политическими изменениями, или наоборот. В обоих послед-
них случаях рентополучатели 1990-х успевали создать эффек-
тивные инструменты для захвата приватизированных или 
оставшихся в госсобственности предприятий и центров пуб-
личной власти. Так возникали олигархии Грузии, Казахстана, 
России и Украины50. В случае Украины «социальный шок» был 
особенно глубоким и длительным, что влияло на стабильность 
и эффективность властных структур, а также крайне медлен-
ный процесс оформления языка самоописания, который позже 
сведется к устойчивому представлению о «двух Украинах».

Политическое разнообразие сопровождалось и процес-
сом создания национальных конфессиональных организа-
ций. Православная церковь пережила деление: появились, 
например, новые православные церкви, оспаривающие кано-
ничность Русской православной церкви в Молдове, Украине 
и Эстонии или юрисдикцию Грузинской православной цер-
кви в Абхазии. Были возрождены запрещенные в СССР цер-
кви и  конфессиональные организации, например, Украин-
ская греко-католическая церковь, целый ряд протестантских 

50	 См.: The Legacy of  the Soviet Union / W. Slater, A. Wilson (eds.). Berlin, 2004; Hale 
H. E. Patronal Politics: Eurasian Regime Dynamics in Comparative Perspective. 
Cambridge, 2014.



56 Постсоветский человек и его время

и  духовно-христианских течений. Ислам в  это время пере-
жил свой ренессанс, приобрел множество толкований и стал 
практиковаться в рамках очень разных течений. Религия из 
пространства свободы (свободы вероисповедания) станови-
лась пространством фрагментации и  деления, сферой воз-
никновения новых или возрождения досоветских идентич-
ностей и связанных с ними конфликтов. Чтобы предотвратить 
углубление этих конфликтов, правящие группы новых стран 
стали подчинять религиозные организации либо с помощью 
спецслужб (Средняя Азия), либо инкорпорируя религиозных 
руководителей во властные структуры (Армения, Беларусь, 
Грузия, Россия), либо устанавливая такие законы, которые бы 
препятствовали религиозным организациям консолидировать 
влияние на общество и собственность в руках одной церковной 
организации (например, в Украине).

Так или иначе, но в  большинстве постсоветских госу-
дарств в первые три года после распада СССР произошла за-
метная демократизация. Верховная власть была раздроблена 
вертикально (по оси «центр — местное самоуправление») и го-
ризонтально (на ветви власти с возникновением ряда незави-
симых органов власти, таких как центробанк, центральная из-
бирательная комиссия, омбудсмен или конституционный суд). 
Возникала ранняя постсоветская бюрократия, стали оформ-
ляться официальные и  неформальные организации власт-
ных элит.

Но в то же время в большинстве стран институт совет-
ского президентства, заложенный Михаилом Горбачевым 
как властный пост вне контроля ЦК КПСС, был принят и раз-
вит в структуру, постоянно направленную на консолидацию 
власти вне конституционных формальных рамок и системы 
противовесов51. В  постсоветской ситуации президентский 
институт находился в постоянной борьбе с возникающими из 

51	 См.: Минаков М., Милованов Т. Опасный пост № 1. В чем изъян постсоветского 
института президента  // Vox Ukraine. 14.06.2016. URL: https://voxukraine.org/
ru/opasnyi-pervyi-post-ru/.



57Часть вторая  Логика развития

советских «верховных советов» парламентами. Эта борьба бы-
стро привела к первым постсоветским политическим кризисам. 
Например, в 1993 году Верховный Совет РСФСР был буквально 
расстрелян танками по приказу президента Ельцина. В том же 
1993-м Украина погрузилась в свой первый глубокий полити-
ческий кризис, завершившийся внеочередными выборами пре-
зидента и парламента, приходом к власти президента Леонида 
Кучмы, группы реформаторов и днепропетровских олигархи-
ческих кланов.

Транзит должен был менять социально-экономическую 
советскую систему на новую, неолиберально-рыночную. Это 
привело к социально-экономическому кризису, выражавшему-
ся в радикальном обеднении населения всех новых стран, и бы-
стро забылись мечтания революции 1991 года. Вместо социально-
го и политического прогресса население оказалось свидетелем 
упадка систем жизнеобеспечения, галопирующей девальвации 
и отказа правительств выполнять базовые социальные услуги 
и сдерживать преступность. Если новые властные элиты52 дей-
ствовали и видели, как их действия влияют на постепенное 
возникновение новых социальных и политических институ-
тов, то «простой народ» погружался все глубже в пучину без-
надеги, способствовавшей демодернизации, сначала локаль-
ной, а затем и более заметной в целом ряде секторов53. Порыв 
к социальному прогрессу, ощущавшийся во время перестройки 
и в первые годы создания независимых государств, сменился 

52	 Стоит заметить, что возникновение властных элит, устойчивых групп, кон-
тролирующих центры власти и принимающих решения, влияющие на жизнь 
подконтрольного населения, было неравномерным и неодинаковым, а от этого 
зависел и консенсус элит в отношении «природы» новых государств и направ-
ления их развития. В государствах Балтии и Южного Кавказа новые властные 
элиты заявляют о  себе уже в  1990 году. В  России эти элиты пройдут период 
борьбы в 1990–1992 гг. В Украине и Молдове властные элиты будут формиро-
ваться долго, а их консенсус не раз подрывали массовые движения. В Средней 
Азии властные элиты и их консенсус будут сформированы в 1990-е годы под 
руководством бывших «прорабов перестройки» и по совместительству молодых 
автократов.

53	 Rabkin Y., Minakov M. Demodernization: A Future in the Past. Stuttgart, 2019.



58 Постсоветский человек и его время

испугом перед вызовами современности и поиском спасения 
в практиках межвоенной поры ХХ века, в идеях XIX века, а то 
и в архаических традициях.

Национализация и социально-экономические изменения 
привели к тому, что для сотен тысяч людей не стало места для 
жизни в новых государствах. Новые государства и их населе-
ние вынуждены подстраиваться под политические системы 
и новые идеологии. И по мере этой подстройки выдавливались 
не- и плохо адаптирующиеся группы. Между 1991 и 2001 го-
дами более трех миллионов человек сменили «республику» 
проживания на постсоветском пространстве54. Для кого-то не-
приемлемой была локальная война, для кого-то — националь-
ная политика, для кого-то — культурная политика и для всех 
бегущих — социально-экономическая ситуация. Их боль и их 
голос по большей части остались не услышаны в постсоветских 
национальных картинах мира55.

Социальное напряжение той поры отчасти купировалось 
особым постсоветским стоицизмом, понуждавшим людей са-
мим решать свои проблемы, отказываться от несамостоятель-
ности советского человека в  пользу вынужденной дерзости 
постсоветского человека. Постсоветские граждане, несмотря 
на искусы остальгии и неолиберализма, а также демотивиру-
ющую гипертрезвость «чернухи», были активными избирате-
лями; для активных граждан открывались перспективы уча-
стия в центральной и местной политике56. Многие подались 
в предприниматели и челночную торговлю57. Еще часть людей 
ушла в  криминальный мир, где обломки устоев советского 

54	 Korobkov A., Zaionchkovskaia Zh. The Changes in the Migration Patterns in the Post-
Soviet States: The First Decade // Communist and Post-Communist Studies. 2004. 
№ 37(4). Стр. 481–508.

55	 Подробнее об этом см.: Denisenko M., Strozza S., Light M. Migration from the Newly 
Independent States: 25 Years After the Collapse of  the USSR. Cham, 2020.

56	 Hutcheson D. S. , Korosteleva E. A. Patterns of  Participation in Post-Soviet Politics  // 
Comparative European Politics. 2006. № 4(1). Cтр. 23–46.

57	 Radnitz S. The Color of  Money: Privatization, Economic Dispersion, and the Post-So-
viet “Revolutions” // Comparative Politics. 2010. № 42(2). Стр. 127–146.



59Часть вторая  Логика развития

«воровского закона» становились социальными трамплинами 
для «предпринимателей насилия»58. А для других ответом на 
сложную жизнь стала религия: в эти годы традиционные и но-
вые местные культы, а также течения, чьи истоки лежали за 
пределами прежних советских границ, вовлекали в общение 
с трансцендентным все больше людей, бывших еще несколько 
лет назад убежденными атеистами59. Если антропокультурный 
тип советского человека маловариативен, то постсоветский че-
ловек — тип с огромной вариативностью.

К 1994–1995 годам изменения социальных, культурных 
и  политических ландшафтов протекали все медленнее, им-
пульс революции 1991 года затухал, и все значимее стал запрос 
на безопасность и стабильность. Страны посткоммунистиче-
ского транзита испытывали затруднения новых политических 
и социально-экономических систем, тормозящих реализацию 
чаемых перемен.

Попытки стабилизации (1995–2000)
Вторая половина 90-х  — это время стабилизации социаль-
но-политических изменений первых двух этапов. Само при-
сутствие свободы превращалось на практике в риторические 
упражнения, одобряемые все меньшей частью постсоветских 
сообществ. Вместо изменений и  эмоций, связанных с  ними, 
происходила кристаллизация порядка, институциональное 
оформление достигнутого прежде. Наступила пора не столько 
освоения результатов распада, как в 1991–1994 годах, сколь-
ко закрепления вновь построенного как в  интересах власт-
ных элит, так и в интересах возникающего «среднего класса» 

58	 Kupatadze A. Organized Crime, Political Transitions and State Formation in Post-
Soviet Eurasia. Berlin, 2012; Galeotti M. Russian and Post-Soviet Organized Crime. 
London, 2017.

59	 См.: Мень А. История религии. М., 1997; Köllner T. Religiosity in Orthodox Chris-
tianity: An Anthropological Perspective on Post-Soviet Russia  // Religiosity in 
East and West. Berlin, 2020. Cтр. 121–140; Gurchiani K. How Soviet is the Religious 
Revival in Georgia: Tactics in Everyday Religiosity  // Europe-Asia Studies. 2017. 
№ 69(3). Стр. 508–531.



60 Постсоветский человек и его время

и гражданских наций. Постсоветские народы обрастали кон-
ституциями, законами, властными органами, новыми бан-
ками, корпорациями и валютами. И все меньше обращались 
к советскому опыту.

В этот период постсоветские страны разделились по 
внешне- и внутриполитическим ориентациям. В трех Балтий-
ских республиках был сделан выбор в пользу модели развития, 
основанной на интеграции в ЕС и НАТО, разрыве связей с дру-
гими постсоветскими республиками и  относительно устой-
чивой либеральной демократии, которая при этом институа-
лизировала разделение населения на граждан и  неграждан 
(в Латвии и Эстонии). Другие, как, например, Украина, приняли 
модель внешнеполитической многовекторности и инклюзив-
ности*: формально гражданские права получало все население, 
а во внешних сношениях властные элиты пытались балансиро-
вать между своими интересами и интересами Запада и России. 
Народы Азербайджана, Армении, Грузии и Молдовы с трудом 
выходили из травматичного опыта войны и этнической розни; 
их государственное и национальное строительство проходи-
ло под влиянием как раз этого опыта. Народы Средней Азии, 
Азербайджана и Беларуси еще на втором этапе отдали свою 
свободу и права в руки автократов разного уровня мудрости 
и токсичности, и теперь тут происходило институциональное 
оформление несвободных режимов.

Во второй половине 90-х в постсоветских государствах 
начинают системно оформляться первые автократии. Моло-
дого популиста Александра Лукашенко, выстраивающего свой 
режим, западные обозреватели ошибочно назвали «последним 
диктатором Европы». На самом деле его режим был пионером 
автократического поворота, свидетелями которого мы являем-
ся в наши дни60. Во второй половине 90-х автократии устано-
вились во всех пяти среднеазиатских странах, в Азербайджане 

60	 Например, см.: Lührmann A., Lindberg S. I. A Third Wave of  Autocratization Is Here: 
What Is New About It?



61Часть вторая  Логика развития

и в Беларуси. Правление военных или «гэбистов» в Нагорном 
Карабахе, Южной Осетии, Абхазии и Приднестровье предла-
гало еще один тип автократии. Олигархия с элементами поли-
архии* и демократии закреплялась в Грузии, Молдове, России 
и Украине61.

К концу ХХ века все постсоветские народы существовали 
в условиях особого постсоветского капитализма, где частное 
предпринимательство было связано как с собственно эконо-
мической деятельностью, так и  с  захватом советского инду-
стриального наследия, освоением нефте- и газодобычи, дру-
гих природных ресурсов и приватизацией государственных 
органов. В России и Украине возникли устойчивые кланы (или 
«политические приемные семьи»), управлявшие «патрональ-
ными пирамидами»62 — многоуровневыми неформальными 
структурами, основанными на персональных непубличных 
отношениях. Они, по существу, овладели элементами исполни-
тельной, законодательной и судебной ветвей власти, местными 
властями, подразделениями милиции и боевыми криминаль-
ными группами, частными и государственными корпорациями 
и медиахолдингами. Борьба кланов и пирамид обеспечивала 
полиархию, политическую конкуренцию и пространство сво-
бод для граждан. Но чем дальше, тем меньше качество этой сво-
боды способствовало развитию новых государств и экономик.

В это время Россия сфокусировалась на преодолении рас-
пада собственной Федерации. Две чеченских войны, волна тер-
актов, не прекращавшиеся криминальные войны в провинции 
и медийные войны в Москве наши свое отражение в социуме, 
возвращая легитимность коммунистам (или представителям 

61	 См.: Shevtsova L. Ten Years After the  Soviet Breakup: Russia’s Hybrid Regime  // 
Journal of  Democracy. 2001. № 4. Стр. 65–70; Fisun O. Developing Democracy or 
Competitive Neopatrimonialism? The Political Regime of  Ukraine in Comparative 
Perspective // Institution Building and Policy Making in Ukraine. New York, 2003; 
Hale H. E. Regime Cycles: Democracy, Autocracy, and Revolution in Post-Soviet Eur-
asia // World Politics. 2005. № 1. Стр. 133–165.

62	 Cм.: Hale H. E. Patronal Politics: Eurasian Regime Dynamics in Comparative Per-
spective. Cambridge, 2014. C. 13 и далее.



62 Постсоветский человек и его время

спецслужб). В 1996 году в результате выборов лидер коммуни-
стов Зюганов едва не стал президентом России. При этом пост-
советский коммунизм превратился в новый идеологический 
феномен, партия и  ее сторонники смешивали воедино эле-
менты ленинизма, сталинизма, национал-социализма, соци-
ального консерватизма, клерикализма и этнонационализма63. 
И российская, и украинская, и многие другие постсоветские 
компартии были радикальными, но не были левыми партия-
ми; их скорее можно отнести к право-левым социал-консерва-
тивным радикалам. Впрочем, радикализм коммунистов (как 
и большинства других радикальных движений) был ограничен 
коррумпированностью их лидеров и интересами спонсоров. 
В целом большинство партий становилось предприятиями по 
получению депутатских мандатов и министерских кресел в ин-
тересах спонсоров. Постсоветский капитализм все еще плохо 
кормил население и срывался в доселе неведомые экономиче-
ские кризисы (как в 1998 году), но уже научился использовать 
энергию социального протеста в своих интересах.

Стабилизационный порыв этого периода тем не менее 
не мешал началу расцвета наук, искусств и литературы. Пере-
строечные свободы, политическая креативность 1991 года, 
опыт и травмы радикальных изменений и хаоса начала 90-х 
дали свои плоды. В это время, например, русская и украинская 
литература заявили о себе как о состоявшихся новых феноме-
нах. Если в начале 90-х отрезвление воплощалось в виде свое-
образной антиутопической критики, как, например, в «Омоне 
Ра» Виктора Пелевина или «Московиаде» Юрия Андруховича, 
то эти же писатели к концу последнего десятилетия ХХ века со-
здали работы, сфокусированные на новой реальности и новых 
попытках утопического воображения. В частности, в романе 
«Generation “П”» Пелевина и  в  «Перверзіях» Андруховича, 
в художественно-документальном цикле Светланы Алексие-
вич «Голоса Утопии», начавшемся «Цинковыми мальчиками» 

63	 См.: March L. The Communist Party in Post-Soviet Russia. Manchester, 2002.



63Часть вторая  Логика развития

(1989  г.) и  завершившемся «Временем секонд хэнд» (проект 
начат в 90-х, опубликован в 2013 году).

Социальные науки перешли от наверстывания идей 
и  концепций, которые были «пропущены» из-за самоизо-
ляции советской науки в  1930–1980 годы, к  исследованиям 
и дискуссиям о своих обществах и своем времени. Перестройка 
вернула ученым возможность прочесть некогда запрещенную 
литературу. В 1988–1995 годах все еще читающие постсовет-
ские общества «проглатывали» пропущенное за семьдесят лет 
в гуманитаристике и социальных науках. При этом социаль-
ные и гуманитарные дисциплины экстенсивно развивались, 
распространяясь по старым и новым университетам и акаде-
мическим сообществам. Но во второй половине девяностых 
начинаются два других процесса: сворачивание фундамен-
тальной науки (как, собственно, и индустриального развития) 
и качественное изменение социальных наук. Первый процесс 
разрушал или сокращал естественно-научные школы, под-
рывая и  основания научного секулярного мировоззрения, 
и фундамент собственно индустриальной модерности в но-
вообразованных социумах. Второй процесс был амбивален-
тен. С одной стороны, общественные и гуманитарные ученые 
обрели свободу в изучении новых обществ, экономик и госу-
дарств. Но в то же время новые властные элиты получали кан-
дидатские и докторские «корочки», вытесняя ученых с ключе-
вых позиций академиков, ректоров и профессоров, тогда как 
количество университетов росло как на дрожжах. С одной сто-
роны, в это время выходят исследования такого качества, как 
«Общество в вооруженном конфликте», «Социальное безумие» 
или «Рынки власти»64, а с другой — к массовому производству 
диссертаций приступают фирмы по «защитам под ключ» и все 
более популярными становятся анти- или паранаучные школы 
(«гумилевцы», «фоменковцы», «этногенетики» и т. п.).

64	 Тишков В. Общество в вооруженном конфликте (этнография чеченской войны). 
М., 2001; Головаха Е., Панина Н. Социальное безумие: история, теория и совре-
менная практика. Киев, 1994; Кордонский С. Рынки власти. М., 2000.



64 Постсоветский человек и его время

На этом фоне о себе стали заявлять и сообщества худож-
ников. Современное искусство вышло из подполья в новые га-
лереи, структурирующие и творческий процесс, и его экономи-
ческую основу. Художники и группы уходили от переживания 
советского опыта и цезуры 1989–1991 годов, все больше вни-
мания уделяя современникам и современности. Одновременно 
и у современников стал формироваться интерес к актуальному 
искусству, что несколько оживляло повседневность, окучи-
ваемую преимущественно массовой культурой в «пиратских 
копиях».

В тот же период СМИ и сообщество журналистов достиг-
ли своего рода зрелости, отойдя от революционного романтиз-
ма перестройки и ранних 90-х и приняв денежную ориентацию 
и цинизм за основу профессии. Олигархизация СМИ, «джинса» 
и медийные войны стали формировать общественное мнение 
едва ли не больше, чем ответственная журналистика, поро-
жденная гласностью. В это время массмедиа начали свой путь 
по созданию альтернативной симулякровой реальности в пост-
советских странах.

Постсоветская эпоха осознала себя и стала выражать себя 
в искусстве, медиа и социальных науках. Благодаря этим мани-
фестациям стало видно, что конец ХХ века постсоветские наро-
ды встретили, будучи населением мир-системной периферии 
с ее бедностью и бесперспективностью, но и с возможностью 
создавать уютные мирки потребления и успеха либо культур-
ного сопротивления в форме непризнания копирайта и сквотов 
современного искусства. Своего рода лозунгами того времени 
были: «Лишь бы не было вновь войны. Лишь бы начался эконо-
мический рост. Лишь бы криминалитет оставался в социаль-
ных гетто, за пределами центральных улиц». Если «лихие 90-е» 
начались великими мечтами, трагедиями и революционными 
актами, то завершилось десятилетие мещанским минимализ-
мом и желанием постсоветского человека обменять свободу на 
покой. Если ХХ век в нашей части мира начинался многомер-



65Часть вторая  Логика развития

ными революциями, то в конце века в Восточной Европе и Се-
верной Евразии бал правили филистеры и мещане.

Новый век, новая среда (2001–2008)
В ХХI век постсоветские народы вошли с попытками оценить 
опыт первого десятилетия своей свободы. После первой декады 
постсоветского рассеяния оказалось, что в большинстве слу-
чаев надежды революции 1991 года на свободу и благополучие 
не сбылись. В новое столетие новые общества вошли с несво-
бодными (авторитарными или гибридными «полицейскими») 
режимами, с  экономикой неравенства (экономический рост 
был, но по большей части касался нескольких семей) и с малым, 
все хуже выполняющим свой функциональный минимум госу-
дарством.

Оказалось, что постсоветские властные элиты не  спо-
собны ни к служению обществу, ни к публично-администра-
тивной функциональности. Среднеазиатские молодые члены 
горбачевской команды переквалифицировались в  зрелых 
автократов, пытающихся основать свои династии. «Секре-
тари ЦК» в Азербайджане, Грузии и России быстро старели, 
теряли сверхнужную для хаотичной постсоветской политики 
жизненную энергию и готовились к передаче власти — кто-то 
детям, а кто-то младшим представителям своих «политиче-
ских семей». В Украине «парторг-космонавт» Кучма входил во 
вкус правления и принимался за создание собственного клана, 
пытаясь повторить успех белорусского соседа. Политические 
реалии не устраивали ни националистов, ни демократов, ни 
коммунистов, ни олигархов.

Ответов на это недовольство было несколько. Один из 
них выражен в авторитарном усилении правительств, способ-
ных подавить голоса недовольных. Однако решить проблемы, 
порождающие недовольство, они были не способны. Средне-
азиатские и  азербайджанский режимы активно меняли под 
себя конституции, политические, правовые и электоральные 
системы. Здесь социальный контракт отрицался в принципе: 



66 Постсоветский человек и его время

элиты выстраивали четкую властную вертикаль с жесткой си-
стемой социального управления — от нового тоталитаризма 
в Туркменистане до мудроотеческого единовластия елбасы* 
в Казахстане.

В Москве элиты инвестировали в просвещенного авто-
крата — макиавеллевского принца, способного вернуть бун-
тующие провинции в Федерацию, покончить с терроризмом, 
сделать страну управляемой и  начать возвращение России 
в центр мир-системы. Первый путинский «общественный до-
говор» оформил отказ россиян от политических свобод в поль-
зу безопасности и увеличения дохода домохозяйств65. Олигархи 
путинского призыва подчинили ельцинских и вместе вошли 
в единую пирамиду, состоящую из формальных и неформаль-
ных институтов «от Кремля до самых до окраин». Автократи-
ческий выбор был четким, понятным и результативным с точки 
зрения модели управления.

Но в Грузии, Украине и Кыргызстане попытки управляе-
мой передачи власти внутри правящих групп были сорваны 
массовыми протестами граждан, поддержанными Западом. 
К 2003–2005 годам, когда по постсоветскому региону пронес-
лась буря цветных революций, коллективный Запад уже инте-
грировал три Балтийских республики и готовился сдерживать 
Россию, усиливая свое присутствие в Восточной Европе и на 
Южном Кавказе. Волю новых российских элит вернуть себе зна-
чение «великой державы» на Западе не приветствовали. Равно 
как и большинство постсоветских обществ. К этому моменту 
в Украине и Грузии гражданские организации приобрели со-
лидный социально-политический вес и требовали возвраще-
ния к программе демократизации и европеизации 1991 года, 
а также отказа от постсоветского новоприобретения — олигар-
хического правления. В Кыргызстане одновременно усилива-
лись трайбализм* и новые гражданские движения, в то время 

65	 Модель этого контракта стала примером для политических элит многих дру-
гих стран региона.



67Часть вторая  Логика развития

как государственные институты (как, впрочем, и в Украине, 
и  в  Грузии) существовали с  минимальной эффективностью. 
Возникла ситуация, в которой гражданские протестные дви-
жения и западные правительства сошлись в интересах и уси-
ливали давление на власти слабых государств, а коррумпиро-
ванные постсоветские элиты теряли поддержку в обществе, так 
и не создав эффективные госинституты, в том числе институты 
для защиты себя от граждан. Это вынудило Эдуарда Шевардна-
дзе, Леонида Кучму и Аскара Акаева уступить протестующим 
и передать правление соответственно Михаилу Саакашвили, 
Виктору Ющенко и Курманбеку Бакиеву. Новые правители обе-
щали выполнить программу политических реформ, сформи-
ровавшуюся по большей части еще в 1991 году, — установить 
действенную либеральную демократию, нормативно и инсти-
туционально сблизиться с Западом, провести справедливую 
приватизацию и отделить бизнес от власти. И все это с учетом 
новых политических и социально-экономических реалий.

Увы, обещания революционеров быстро забыли. Уже 
к  2007  году правление Саакашвили потеряло либерально-
демократические черты66. Виктор Ющенко умножал и  ува-
жал свободы граждан до конца своего правления, но при нем 
украинская многопирамидальная олигархия и связанная с ней 
коррупция достигли небывалого расцвета67. А правительство 
Бакиева быстро утратило контроль за ситуацией в стране, по-
грязшей в межклановых конфликтах. Лишь элиты Молдовы 
сумели либерализировать политический режим до того, как 
протесты достигли уровня цветной революции, обеспечив 
бóльшую устойчивость своей республики.

66	 См.: Ditrych O. Georgia: A State of  Flux // Journal of  International Relations and De-
velopment. 2010. № 13. Стр. 3–25; Kavadze A. The Contemporary Authoritarian-
ism in the Post-Soviet Space (Case Study of  Belarus and Georgia under Saakashvili 
Rule) // Journal of  Social Sciences. 2018. № 2. Стр. 7–20.

67	 См.: Kubicek P. Problems of  Post-Post-Communism: Ukraine After the Orange Rev-
olution // Democratization. 2009. № 2. Стр. 323–343; Huss O. How Corruption and 
Anti-Corruption Policies Sustain Hybrid Regimes. London, 2020.



68 Постсоветский человек и его время

Если в  революционных странах ситуация с  граждан-
скими правами и политическими свободами пусть ненадолго, 
но улучшилась, то в  соседних странах утрата свобод только 
ускорилась. Опасаясь, что Украина и Грузия станут «рассад-
никами западного либерализма», правящие элиты Азербай-
джана, Армении, Беларуси, Казахстана, России, Узбекистана 
и  Таджикистана стали совершенствовать свои автократии, 
создавая институты, способные предупреждать и эффективно 
подавлять и гражданские восстания, и неполитизированную 
конструктивную работу гражданских организаций. В 2004–
2007 годах контрреволюционная реакция стала мейнстримом 
в большинстве постсоветских стран и повлияла на развитие 
всех без исключения политических систем региона, в том числе 
и на эволюцию систем революционных стран.

В начале XXI века политическая динамика революцион-
ных и контрреволюционных стран Восточной Европы и Север-
ной Евразии продемонстрировала, что постсоветские страны 
остаются единой «экологической системой». Радикальные 
изменения в одних вели к неизбежной реакции в других. За-
метим также, что цветные революции и реакция на них сосед-
них правительств увеличили противоречия не только между 
национальными элитами соседних стран, но и между народа-
ми региона. Если ранняя постсоветская демократизация была 
свернута властными элитами и становилась все менее значи-
мой для развития постсоветских народов, то национализацию 
и соответствующую ей политику идентичности углубляли все 
властные элиты, она все больше управляла социальным вооб-
ражением населения и правящих групп и их международной 
политикой. При этом и в революционных, и в реакционных 
странах национализация вела к фокусированию обществ на 
коллективной памяти, основанной на конфликтах и претен-
зиях друг к другу. В силу этого противоречия между правя-
щими группами преимущество получали те партии, которые 
предлагали «консервативное единство». Растущая поддержка 
консерваторов сопровождалась и поддержкой их идеи — кон-



69Часть вторая  Логика развития

фликты с соседями исторически оправданны. Позже это при-
обретет характер желанного будущего.

В это время постсоветские автократы, демократы и оли-
гархи в равной мере заучили важный урок: править массами го-
раздо легче, если они приняли национал-консервативное вооб-
ражаемое за основу политической идентичности. К 2008 году 
межнациональные противоречия в постсоветском простран-
стве достигли уровня, позволившего элитам начать войны, сна-
чала торговые, а затем и настоящие вооруженные конфликты. 
Принимая во внимание стратегии безопасности, сформулиро-
ванные и утвержденные в этот период, в каждой постсоветской 
стране стали готовиться к конфликтам с соседями.

Эта конфликтность позволила национальным элитам как 
классу усилить свой контроль за центрами власти в каждой из 
стран. Ротация властных элит происходила внутри полити-
ческого класса, не допуская контрэлиты или альтернативные 
гражданские группы к управлению. В части стран чем глубже 
было социально-экономическое неравенство, тем больше вни-
мания уделялось преступному советскому прошлому и соуча-
стию в  нем иноэтничных элементов. В  других же спешили 
криминализировать революционный порыв начала 90-х, сведя 
его к крайне негативному взгляду на «лихие девяностые». Вера 
в «опасное прошлое» — то, что в моральном плане разрушило 
советскую идентичность, — снова была затребована в поли-
тической повестке дня большинства постсоветских стран. 
В одинаковой мере революционные и контрреволюционные 
государства создавали идеологические институты по управле-
нию коллективной памятью (и беспамятством), усиливали кон-
фликтно-патриотическое содержание в общеобразовательной 
системе, тем самым постепенно возвращая условия в пользу 
идеологической монополии правительств и преобразования 
внутренних социальных противоречий в национальные и ме-
ждународные конфликты.

Созданные к началу XXI века политические и социально-
экономические системы продуцировали конфликты не только 



70 Постсоветский человек и его время

между соседними странами, но и внутри своих обществ. Эти 
конфликты выдавливали миллионы людей, которые, в отли-
чие от мигрантов начала 1990-х, считали новые государства 
«своими»; просто они якобы не находили «места в жизни сво-
их обществ», предпочитая найти свою экономическую нишу 
в других странах68. Это направление постсоветского кочевья 
привело к тому, что в первые декады нового столетия восточ-
ноевропейские постсоветские народы потеряли в сравнении 
с 1990 годом от 10 до 20 процентов своего населения (в том 
числе и по причине экономической миграции), а среднеазиат-
ские народы, хотя их население и увеличивалось, выталкивали 
миллионы своей молодежи в Россию, Китай и на Запад69.

Конфликтный период (2008 и далее)
Завершающий период постсоветской эпохи связан с возраста-
ющей тенденцией к региональной энтропии.

В 2008 году постсоветская конфликтность разразилась 
в кровавой российско-грузинской войне. Попытка Саакашвили 
вернуть себе популярность посредством завоевания отколов-
шегося южноосетинского региона дала повод России задей-
ствовать свой давно подготовленный план, завершившийся 
поражением грузинских вооруженных сил, установлением 
новых границ между Грузией, Южной Осетией и  Абхазией, 
а также частичным признанием независимости отколовшихся 

68	 Об этом см.: Bartram D. Happiness and “Economic Migration”: A  Comparison 
of  Eastern European Migrants and Stayers  // Migration Studies. 2013. №  1(2). 
Стр. 156–175.

69	 См., например: Labanauskas L. Highly Skilled Migration from Lithuania: A Criti-
cal Overview of  the  Period 1990–2018  // İstanbul University Journal of  Sociolo-
gy. 2019. № 2. Стр. 229–248; Libanova E. External Labor Migration of  Ukrainians: 
Scale, Causes, Consequences // Демографія та соціальна економіка. 2018. № 2. 
Стр. 11–26; Dickey H., Drinkwater S., Shubin S. Labour Market and Social Integration 
of  Eastern European Migrants in Scotland and Portugal // Environment and Plan-
ning A: Economy and Space. 2018. № 6. Стр. 1250–1268; Laruelle M. Central Asian 
Labor Migrants in Russia: The “Diasporization” of  the Central Asian States? // Chi-
na & Eurasia Forum Quarterly. 2007. № 5(3). Cтр. 2–4; Marat E. Labor Migration in 
Central Asia: Implications of  the Global Economic Crisis. Washington, 2009.



71Часть вторая  Логика развития

грузинских регионов. Война продемонстрировала, что Москва 
вернула под контроль свои бунтующие северокавказские ре-
гионы и закрепилась на Кавказе, а правительства Запада не го-
товы к прямому военному столкновению с Россией, открыто 
выступая на стороне постсоветских стран.

Также война показала себя если не желанной, то прием-
лемой для обществ. В России прокатилась патриотическая вол-
на, в пене которой «плавали» обруганные, а где-то и побитые 
грузинские мигранты. А в Грузии укрепилось нежелание знать 
культуру и язык северных соседей. И оба процесса легитими-
ровал авторитет правителей вне зависимости от успешности 
их военных авантюр. Кроме того, российско-грузинская война 
показала особую эмоциональную вовлеченность остальных 
постсоветских народов в конфликт, тем самым удостоверяя их 
историческую общность.

Российско-грузинская война положила начало новой 
модели постсоветского конфликта. Сфокусированные воен-
ные действия малой или средней интенсивности в этой модели 
были лишь частью «активных мероприятий». Одновременно 
с ней ускорилось государственное строительство новых госу-
дарственных образований — т. н. de facto государств — на тер-
риториях постсоветских республик. Это создало системные 
предпосылки для постоянного внутриполитического и  эко-
номического ослабления «материнских государств» (Грузии 
и Молдовы, а потом с 2014 года и Украины), а также непреодо-
лимые препятствия для вступления в ЕС или НАТО. Наличие 
неподконтрольных региональных сообществ, претендующих 
на государственность или переход в другое государство, в «ма-
теринских государствах» также искажало логику граждан-
ской мирной политики. «Подорванный суверенитет» прида-
вал легитимность радикальным националистам и политикам, 
воспроизводящим и институализирующим внутренние кон-
фликты по признакам этноса, языка или религии. Фактически 
в 2015 году из шести стран региона «Восточного партнерства» 



72 Постсоветский человек и его время

лишь одна полностью сохраняла суверенитет над своей между-
народно признанной территорией — Беларусь.

Модель войны и  сопутствующих социально-полити-
ческих конфликтов, апробированная в 2008 году на Грузии, 
нашла свое применение в Украине в 2014 году. В результате 
победы Евромайдана, глубочайшего социально-политическо-
го кризиса зимы 2013–2014 годов украинская политическая 
система временно погрузилась в состояние шока. Этим вос-
пользовались элиты России, аннексировав Крым и поддержав 
сецессионистов и ирредентистов, выросших из антимайдан-
ного движения в Украине. В апреле — июле 2014-го новому 
украинскому правительству и промайданным группам удалось 
преодолеть четыре из шести попыток сецессии в юго-восточ-
ных областях. Где мирно, а где в жестоком кровавом противо-
стоянии, как в Одессе. Но на Донбассе две попытки частично 
удались: там возникло два военно-политических образова-
ния, не  подчиняющихся Киеву и  поддерживаемых Россией. 
В августе 2014 — марте 2015 года война за Донбасс достигла 
своего пика, приведя к прямому столкновению армий России 
и Украины, гибели более четырнадцати тысяч человек воюю-
щих сторон и волне беженцев во внутренние регионы Украи-
ны, а также в Россию, Беларусь и страны ЕС. В 2015–2021 годах 
Украина оказалась в  той же ситуации, что и  Азербайджан, 
Грузия и Молдова: военный конфликт укоренился на ее терри-
тории, пребывая в диапазоне от замороженного до «горячего» 
состояния, а отколовшиеся территориальные сообщества, пре-
тендующие на государственность, стали факторами долговре-
менного сдерживания политического и экономического раз-
вития страны, а также участия в международных союзах.

Постсоветская политическая «экология» к  2022  году 
становилась все более сложной и конфликтогенной. Все пост-
советское пространство оказалось поделено на несколько ча-
стей. Три республики стали членами ЕС и НАТО, вступая во все 
более глубокий антагонизм с Россией, которая в свою очередь 
становилась все менее свободной и все более изолированной 



73Часть вторая  Логика развития

и милитаризированной. Среднеазиатские государства приня-
ли статус «тройной периферии», в стратегиях своего развития 
принимая во внимание интересы России, Китая и Запада. Азер-
байджан и Грузия в интересах своей суверенности и развития 
также восприняли модель «тройной периферии», используя 
противоречия России, Турции и Запада. Армения, вернувшаяся 
к демократизации в 2018 году и разбитая Азербайджаном в ка-
рабахской войне 2020 года, пыталась найти возможности для 
выживания — собственного и остатков карабахского анклава. 
Молдова развивалась в условиях сильного влияния Румынии, 
ЕС и России. А Украина, вплоть до февраля 2022 года будучи 
в состоянии необъявленной войны с Россией, выбирала между 
моделями «буферной зоны» при противостоянии Запада с Рос-
сией или «форпоста» НАТО на востоке Европы.

До нападения на Украину в  феврале 2022  года Россия 
отчасти преуспела в возвращении себе статуса региональной 
«сверхдержавы», напрягая свои скромные экономические и де-
мографические ресурсы не для собственного развития, а для 
влияния на соседние народы. Войны с  соседями и  противо-
стояние с Западом дорого обходились гражданам Российской 
Федерации и усиливали кольцо вражды вокруг нее.

Постсоветскую среду осложняло наличие растущей сети 
непризнанных государств. Если в 2007 году в четырех непри-
знанных государствах (Нагорный Карабах, Южная Осетия, 
Абхазия и Приднестровье) жило около миллиона человек, то 
к концу 2021 года, даже после сокращения территории и на-
селения Нагорного Карабаха, таких государственных образо-
ваний было шесть (к ним добавились народные республики 
в Луганске и Донецке), а их население превышало четыре мил-
лиона человек. Население этих территорий жило в условиях 
«экстремальной периферии», то есть с минимумом влияния на 
международные отношения, но под системными санкциями 
«материнских государств» и Запада70. Фактически в регионе, 

70	 Minakov M. On the  Extreme Periphery. The  Status of  Post-Soviet Non-Recognised 



74 Постсоветский человек и его время

который, с точки зрения западных европейцев, назывался «Во-
сточное партнерство», существовали шесть признанных госу-
дарств и шесть непризнанных государственных образований. 
В этом регионе лишь правительство Беларуси полностью кон-
тролировало свои территории.

Эта растущая внешнеполитическая сложность пост-
советского ландшафта была сбалансирована «упрощением» 
внутриполитических процессов. Все признанные и непризнан-
ные политические образования постсоветского пространства 
(кроме ДНР и ЛНР) можно рассматривать как продукт «третьей 
волны демократизации»71. Постсоветское рассеяние началось 
из-за того, что СССР не смог адаптироваться к требованиям 
бóльших политических и экономических свобод своих граждан 
и народов, справляться с нарастающими социальными проти-
воречиями, с травматической, незалеченной памятью, не со-
ответствовал интересам новых властных элит. Национальные 
государственные проекты выиграли конкуренцию с Советским 
Союзом и  в  начале 1990-х сделали шаг к  институализации 
желанных свобод и самостоятельности. К началу ХХI века эта 
волна демократизации схлынула во всем мире, а в постсовет-
ском регионе ее откат стал очевиден уже во второй половине 
90-х. Вместо этого постепенно стала нарастать «третья волна 
автократизации».

Эти «волны» — довольно сильное обобщение. Его оправ-
дывает лишь то, что в нем обнаруживается нечто крайне важ-
ное для транснационального характера политического раз-
вития. Национальное воображаемое влияет на оптику нашего 
рассмотрения, принуждая рассматривать политические и со-
циальные процессы в рамках государств. Однако некоторые 
политические феномены, в том числе и «волны» увеличения 
или уменьшения свобод, указывают на существование чего-то 

States in the World-System // Ideology and Politics Journal. 2019. № 12. Стр. 39–72.
71	 Донецкая и  Луганская народные республики  — это уже продукты «треть-

ей волны автократизации», в  которой постсоветский опыт получает новое, 
не постсоветское качество.



75Часть вторая  Логика развития

транснационального, влияющего на результаты политиче-
ского действия без всякого внимания к  национальным раз-
личиям и государственным границам. Как концепция «тре-
тья волна демократизации» описывает то обстоятельство, что 
между серединой 1970-х и началом 2000-х годов сумма дей-
ствий международных, национальных и локальных полити-
ческих акторов вела к расширению политических, граждан-
ских и экономических свобод. Эти свободы поддерживались 
новыми государственными, социальными и экономическими 
институтами, а также ценностными ориентациями индиви-
дов, малых и больших групп72. Пока еще с меньшей, но, увы, 
быстрорастущей эмпирической основой концепция «третьей 
волны автократизации» отчасти описывает и отчасти прогно-
зирует, что сумма действий политических акторов с разными, 
противоречащими друг другу интересами ведет к свертыва-
нию пространства свободных принципов и действий и к укреп-
лению автократических институтов. Если ранее политическое 
творчество людей выражалось в обращении к началам, под-
держивающим гражданские свободы, права человека и либе-
ральный космополитизм, то теперь это творчество работает на 
подчинение начальникам, на получение исключительных прав 
консервативно-воображаемыми группами (исторические субъ-
екты с этническими, этнолингвистическими, национальными 
или конфессиональными признаками) и на государственный 
суверенизм73. Именно это, как мне кажется, объясняет и край-
не скромный демократический эффект от победы Евромайда-
на (2013–2014), и поражение массовых протестов в Беларуси 
(2020–2021), и победу авторитарного Азербайджана над демо-
кратизирующейся Арменией (2020–2023).

72	 См.: Huntington S. P. The Third Wave: Democratization in the Late Twentieth Cen-
tury. Norman, 1993; Inglehart R., Welzel C. Modernization, Cultural Change and De-
mocracy: The Human Development Sequence. Cambridge, 2005.

73	 Minakov M. The  Sovereigntist Turn: Sovereignty as a  Contested Concept Again  // 
The Ideology and Politics Journal. 2021. № 1(17). Стр. 87–114.



76 Постсоветский человек и его время

Нарастающая автократическая тенденция в России, Бе-
ларуси, Азербайджане и других странах региона стала уни-
чтожать не только постсоветские достижения во внутренней 
политике, но и  основы существования самих этих государ-
ственных образований. Переведя войну с Украиной на новый 
уровень агрессии в феврале 2022 года, путинская Россия довела 
транс- и внутринациональные противоречия в постсоветском 
регионе до такого уровня, когда возник реальный шанс исчез-
новения всей политической экосистемы в Восточной Европе 
и Северной Евразии. Нападение на Украину запустило новую 
цезуру, в глубинах которой нашли свое завершение постсовет-
ская эпоха, постсоветский человек и постсоветские общества. 
Новая эпоха еще не началась, но, как уже говорилось выше, она 
уже структурирует политические и социальные процессы вне 
связи с советским опытом и его преодолением.

Литература и кино этого периода между 2008 и 2022 го-
дами демонстрировали две тенденции. С одной стороны, мас-
совое искусство усиливало этнонациональные стереотипы 
и рознь, внедряя в сознание народов новые государственные 
идеологии, указывающие на новых «врагов народа» (или «на-
ционал-предателей») внутри и вовне74. И в то же время симпто-
матично росло количество антиутопий. Тут, пожалуй, показа-
тельны популярные фильмы — «Generation “П”» (В. Гинзбург, 
2011, по роману В. Пелевина), «Трудно быть богом» (А. Герман, 
2013, по роману братьев Стругацких) и «Петровы в гриппе» 
(К. Серебренников, 2021, по роману А. Сальникова). Как и ро-
маны Виктора Пелевина S.N.U.F.F. (2011), Сергея Жадана «Ин-
тернат» (2017) и Владимира Сорокина «Доктор Гарин» (2021). 
К концу постсоветской эпохи политическое воображение во-
шло в  фазу двухтактности, колебания происходили от офи-

74	 О повороте в российском кинематографе, например, см.: Isaev E. The Militariza-
tion of  the Past in Russian Popular Historical Films / A. Etkind, M. Minakov (eds.) // 
Ideology After Union. Stuttgart, 2020. Cтр. 237–250; Shlikhar T. Between History 
and Memory: Cultural War in Contemporary Russian and Ukrainian Cinema. Diss. 
University of  Pittsburgh, 2020.



77Часть вторая  Логика развития

циозного бездарного патриотизма «попаданцев» к безнадеге 
пораженцев-либералов, и обратно.

Гораздо больше шансов услышать голоса постсоветской 
социальной реальности давало современное визуальное ис-
кусство. Революционизация визуального искусства позволяла 
транслировать опыт жертв войны, неравенства и несвободы 
как авторитарных, так и полиархических режимов, отстаивая 
последние рубежи истончающегося пространства политиче-
ской свободы и достоинства гражданина75. Впрочем, и тут было 
все больше «рынка» и «официального патриотизма», что вело 
к выхолащиванию и этой сферы самовыражения и свободы.

Начавшийся в  2008  году период конфликтов углублял 
и ускорял социальную энтропию до тех пор, пока она не запу-
стила новую цезуру с непредсказуемыми последствиями и для 
постсоветских народов, и  для их соседей в  Европе и  Азии. 
И этот период завершил постсоветскую эпоху — среду обита-
ния постсоветского человека.

Предварительные итоги эпохи
Итак, суммируя рассмотренное, в  2022  году к  завершению 
постсоветской эпохи общества Восточной Европы и Северной 
Евразии пришли в следующем виде. Большинство населения 
региона жило в автократических государствах, где простран-
ство экономических свобод было больше, чем в СССР 1990 года, 
а политических свобод, равенства и доступности к базовой со-
циальной безопасности — пожалуй, меньше. А те страны, где 
оставалось место свободе, находились в системном и экзистен-
циальном конфликте с соседями-автократами и нуждались во 
внешней защите. Постсоветская среда все требовала внешнего 
вмешательства для поддержания своего существования.

75	 Об украинском и  российском современном искусстве см.: Barshynova O., 
Martynyuk O. Ukrainian Art of  the Independence Era: Transitions and Aspirations / 
M.  Minakov, G. Kasianov, M. Rojansky (eds.)  // From “the Ukraine” to Ukraine: 
A Contemporary History. Stuttgart. Стр. 134–167; Jonson L. Art and Protest in Pu-
tin’s Russia. London, 2015.



78 Постсоветский человек и его время

Идеалы гражданственности, либеральной демократии 
и  верховенства права потеряли влияние на политическую 
и  юридическую практики. Им оставалось все меньше места 
и в демократиях Латвии, Литвы и Эстонии, совсем мало про-
странства в гибридных системах Армении, Грузии, Кыргыз-
стана и  Молдовы, и  им совсем не  было места в  автократиях 
Азербайджана, Беларуси, Казахстана, России, Таджикистана, 
Туркменистана и Узбекистана (а также в шести непризнанных 
государственно-политических образованиях). А Украина, на 
землях которой Российская Федерация развернула несправед-
ливую и неспровоцированную войну, переживает один из худ-
ших моментов своей современной истории.

В европейских постсоветских странах, раскинувшихся 
между Таллином и  Ереваном, стало жить порядком меньше 
людей, чем в 1991 году. Тут демографические потери за три 
декады дошли местами до четверти населения. В  Средней 
Азии, наоборот, население выросло — от 10 до 60 процентов, 
но ни общества, ни экономики региона в этой молодежи не ну-
ждаются, обрекая большую ее часть на миграцию за рубеж, 
например, в Россию (что и обеспечивает более медленную ее 
депопуляцию, чем в Восточной Европе) и в другие страны. Вос-
стание в Казахстане и протесты в узбекском Каракалпакстане 
в 2022 году показали, что в Средней Азии образовался огром-
ный революционный потенциал, креативно-разрушительную 
силу которого все менее способны сдерживать автократы.

Уменьшившееся постсоветское население имело гораздо 
большие возможности для потребления и саморазвития, если 
это не мешало правящим группам и официальной идеологии. 
Но доходы этого населения увеличились неравномерно: авто-
кратии Азербайджана, Беларуси и России были сравнительно 
выгоднее своему населению, чем гибридные режимы Армении, 
Грузии, Молдовы и Украины. В 2020 году ВВП двух последних 
стран едва ли достигал их же показателей 1990 года. Впрочем, 
война 2022 года запустила такие деструктивные механизмы, 
которые способны уничтожить экономические основы потре-



79Часть вторая  Логика развития

бительского капитализма в регионе. Похоже, что постсовет-
ские народы уже пережили свои лучшие времена — по крайней 
мере, в полуторасталетней исторической перспективе — в пер-
вую декаду XXI века, а ближайшее будущее несет угрозы бед-
ности, восстаний и войн.

В отличие от масс, в  прошедшее тридцатилетие люди 
свободных искусств получили несколько десятилетий свободы 
творчества. Если чем постсоветская пора себя и оправдала, так 
это прорывом в искусстве и надеждами в литературе. Эпоха, 
погибшая в российско-украинской войне, имела свои голоса 
и образы, и в будущем память о ней будет яркой и пронзитель-
ной лишь благодаря им.

Постсоветский рывок к индивидуальной и национально-
демократической эмансипации, к либерально-демократиче-
скому прогрессу был заманчив, почти реален, но недолговечен. 
Несколько лет демократического творчества сменялись годами 
авторитарной креативности. В поисках своего уникального на-
ционального пути всех пятнадцати с лишним народов импуль-
су гражданственности постоянно противостояло болезненное 
внимание к этничности, порыву делового предприниматель-
ства  — инстинкт монополизма, магии капитала  — архаика 
богатства, идеалам республики — логика олигархии. Так пост-
советская модернизация обращалась вспять, становилась де-
модернизацией.

За тридцать лет постсоветские множества сделали пол-
ный оборот. В  1991  году они приняли разнообразие  — свое 
и мира. К 2022 году в этих обществах стало принято обрывать 
себя на полуслове и полумысли, если они выходили за рамки 
суверенной идеологии и противоречили официально утвер-
жденному словарю терминов (и предлогов) для описания ре-
альности.

Распространение конфликтного национал-консерватиз-
ма в постсоветских обществах сопровождалось уходом в себя 
для тех, кто не принимал навязчивые идентичности большин-
ства, а большинство все более изолировало себя от мира и Иного, 



80 Постсоветский человек и его время

внутреннего и соседнего. Сурковское «геополитическое одино-
чество России», порошенковское «остаточне прощавай», бал-
тийское «возвращение в Европу» и туркменбашинское «вечное 
внимание на своем пути» — инстинктивные продукты вообра-
жения постутопических обществ, оказавшихся неспособными 
ни выполнить программу 1991 года, ни признаться себе в сла-
бости своего творческого потенциала. Небытие, поглотившее 
постсоветскую эпоху, вполне логичный и заслуженный резуль-
тат. В постсоветском транзите — в новом Моисеевом кочевье 
восточных европейцев  — покинувшим советское рабство 
не были дарованы ни манна, ни Завет. Несвященная история 
этой эпохи началась с Содружества (независимых государств) 
и пришла к состоянию экзистенциального cовражества.



Часть третья   
Эволюция представлений о постсоветской эпохе

Не то, что есть, вызывает в нас чувство нетерпения и стра-
дания, а то, что оно не такое, каким оно должно быть.
Г. В. Ф. Гегель

Сложно предсказать, куда метнется испугавшийся 
себя ум.
В. Пелевин

История движется не только в промежутках от цезуры к цезуре, 
но и в единстве двух планов — событийного и нарративного. 
В предыдущей части я описал этапы разворачивания событий 
постсоветской эпохи, в этой части я опишу эволюцию наших 
представлений о прошедшей эпохе, своего рода концептуаль-
ную историю постсоветской транзитологии.

С тех пор как была открыта историчность человеческой 
ситуации — мол, мы не просто присутствуем тут и теперь, но 
пребываем на острие перехода грядущего в минувшее, в ста-
новлении между прошлым и будущим — образы времени, его 
течения и  его направления стали важнейшим источником 
вдохновения личной и  коллективной жизни современных 
людей. Например, прогресс и связанные с ним образы оказа-
ли огромное влияние на изменение социальной реальности 
большинства народов в  последние три столетия. При этом 
прогресс видели по-разному: и как нравственное созревание, 
и как секулярное взросление, и как эволюцию народов или че-
ловечества в целом, и как научно-техническое развитие, и как 
гражданскую эмансипацию, и даже как становление бесклас-
сового гармоничного общества. Видели прогресс и в возникно-
вении социальной реальности мирового «социалистического 
лагеря», в «бараки» которого входили республики Советского 
Союза и государства-сателлиты в Европе, Азии, Африке и Ла-
тинской Америке. В период между 1917 и 1991 годами образы 



82 Постсоветский человек и его время

коммунистического прогресса являли себя в диапазоне смыс-
лов от «пути к счастливому будущему человечества» до неиз-
бывного ГУЛАГа.

Иронично, но распад восточного блока, СССР, «мировой 
системы социализма» и трансформационный рывок постсовет-
ской эпохи тоже рассматривали в терминах прогресса, в таких 
понятиях, как «посткоммунистический транзит», «постсовет-
ская трансформация» и «демократизация». Этот прогресс пред-
ставлялся как переход от несвободного общества, тоталитар-
ной политики и административной экономики к гражданскому 
обществу, демократическому плюрализму и свободному рынку 
в мирном европейском регионе (Парижская декларация 1990 
года). Отсюда и «постсоветская тетрада», о которой шла речь 
во вступлении. Начавшийся посткоммунистический транзит 
(всеобъемлющая культурная трансформация — желанный переход 
к лучшему миру) приветствовали многие и на востоке Европы, 
и в неевропейской части России, и на Южном Кавказе, и в Цен-
тральной Азии, и за пределами регионов, непосредственно за-
тронутых советским проектом.

Перезапуск прогресса по западному образцу в постсовет-
ских и посткоммунистических обществах связан с вакуумом 
(гео)политического воображения и дефицитом политических, 
социальных, экономических и  этнокультурных концепций 
в период с 1989 по 1991 год. Земли, народы, города и деревни 
все так же существовали на территории между Центральной 
Европой, Ираном, Китаем и Тихим и Ледовитым океанами, но 
концепции и  представления, произведенные и  неразрывно 
связанные с этим регионом, больше не описывали реальность. 
Ученым, журналистам, политикам, дипломатам и экспертам, 
работавшим вне и  внутри этого региона, пришлось созда-
вать новые словари для быстро заполняющегося событиями 
и  структурами постсоветского «пространства». Создание 
новых терминов, образов и  концепций происходило вместе 
со становлением новой реальности, что в некотором смысле 
было производством нового пророчества. Оно должно было 



83Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

ответить на три вопроса: «Что ждет постсоветского человека 
в будущем?», «Чего дóлжно постсоветскому человеку желать?», 
«Чего следует опасаться постсоветскому человеку при переходе 
в желанное будущее?».

Ответы на эти вопросы составили специфичную кон-
цепцию-пророчество «транзита-перехода» и касались целей 
и этапов этого движения. За право сформулировать транзитное 
пророчество стали конкурировать различные академические, 
политические и идеологические лагери на Западе и Востоке, 
и  ожидаемо победили концептуальные центры западного 
ядра. (Хотя, как показали события после 2014 года, побежден-
ная Москва не сдавалась и жаждала реванша.) Жажда гегемо-
нии в формировании целей, эмоций и средств постсоветского 
и — шире — посткоммунистического транзита была едва ли 
не единственной константой на протяжении последних три-
дцати лет плохо скрываемого хаоса в политическом ви́дении. 
Неожиданные повороты в транзите заставляли все конкури-
рующие партии пересматривать первоначальные прогнозы, 
поскольку социальная реальность неумолимо отклонялась от 
ожидаемых фарватеров демократизации и европеизации. Это 
же, впрочем, происходило и  с  коммунистическим пророче-
ством. В начале 1990-х постутопическое состояние требовало 
утопических учений, чтобы хоть как-то справляться с неясно-
стью постсоветского будущего.

Напряжение между грубой социальной реальностью, 
научными концепциями, экспертными пророчествами и мас-
совым воображаемым  — это источник энергии, питающей 
процессы и творчества, и разрушения. Как уже говорилось, оба 
процесса характерны для исторического присутствия и станов-
ления человеческой экзистенции в мире. Однако в социально-
историческом плане это парадоксальное взаимодействие двух 
равнонаправленных сил описывает современное культурное 
состояние, и в нем нет ничего специфически восточноевропей-
ского. Чтобы лучше выразить Марксову идею об особенности 
развития капитализма, популяризировавший эту концепцию 



84 Постсоветский человек и его время

Йозеф Шумпетер заимствовал у Зомбарта термин schöpferische 
Zerstörung («творческое разрушение»). Им выражалось посто-
янное возникновение противоречий между старыми, новыми 
и новейшими производственными силами и отношениями — 
предпосылками непрекращающегося воспроизводства капита-
лизма, который постоянно нуждается в обновлении, в «вечной 
буре творческого разрушения»76. Хотя Шумпетер использовал 
эту концепцию в ином историческом и дисциплинарном кон-
тексте, ее применимость доказана постсоветской историей. 
Возвращение капитализма в посткоммунистический вакуум 
превратило регион в пространство постоянно растущих проти-
воречий между производительными силами, производствен-
ными отношениями, экономическими структурами и  соци-
ально-политическими надстройками.

Начиная с  цезуры 1989–1991 годов, в  процессе пост-
советского творческого разрушения резко изменилось само 
жизненное пространство восточноевропейских и североевр-
азийских народов. Тони Джадт удачно назвал это изменение 
пространственного восприятия «переоткрытием» и  «карто-
графированием» новой реальности после исчезновения совет-
ско-коммунистических реалий и соответствующего им вооб-
ражаемого77. В свое время Александр Эткинд и я описали это 
«переоткрытие» как переход от коллективного воображения, 
контролируемого монополистическим советским марксизмом, 
к  столкновению множества конкурирующих воображений 
и воображаемого, распространяющих «индивидуализм, нео-
либерализм, демократический либерализм, либертарианский 
анархизм, этнонационализм, религиозный консерватизм и ан-
типрогрессивизм. Они сталкивались между собой, и фрагмен-

76	 Шумпетер Й. А. Капитализм, социализм и  демократия. М., 1995. Это также 
заставляет задуматься о  том, насколько совпадают «человеческая природа» 
и капитализм как таковой. Дискуссия об этом не утихает уже второе столетие. 
О недавней волне дискуссии на эту тему см.: Wood E. M. The Origin of  Capitalism: 
A Longer View. New York, 2002; Brennan J. Why Not Capitalism? London, 2014.

77	 Judt T. The Rediscovery of  Central Europe // Daedalus. 1990. № 1. Стр. 23–54.



85Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

ты их укладывались в основание публичной сферы, слишком 
долго существовавшей без критического дискурса»78. Затем, 
после первых лет транзита, избыточное разнообразие элемен-
тов воображения вызвало социальную усталость и потребность 
в кристаллизации некоего всеохватывающего и простого вооб-
ражаемого  — потребность, которая в  радикальных случаях 
приводила к «возвратному тоталитаризму»79.

Выпадение в  периферийное состояние постсоветских 
(и, шире, посткоммунистических) обществ, бывших прежде 
частью «альтернативного ядра», привело к тому, что их поли-
тическое воображение долго зависело от представлений, сфор-
мированных в обществах западного ядра однополярной мир-
системы, сложившейся в начале 90-х годов в результате распада 
соцлагеря. В этой связи потребность в простом понимании себя 
и своего места в истории и мире была призвана удовлетворить 
концепция постсоветского (или посткоммунистического) тран-
зита. В ней сочетались четыре надежды-тенденции:

1) увеличение пространства политических свобод (чем, 
по сути, и была демократизация);
2) создание рыночной, свободной от планового адми-
нистрирования государством экономики (т.е. марке-
тизация); 
3) отказ от пролетарского государства в пользу нацио-
нального государства (иначе говоря, национализация); и
4) принятие общих правил и ценностей проекта единой 
Европы (т.е. европеизация).

В последующие три десятилетия именно эту концептуальную 
тетраду тестировали постсоветские народы.

Эта проверка соответствия политических процессов и на-
ших о них представлений приводила к разным результатам на 
трех разных этапах:

78	 Etkind A., Minakov M. Post-Soviet Ideological Creativity  / A. Etkind, M. Minakov 
(eds.) // Ideology After Union. Stuttgart, 2020. Cтр. 9–18. С. 10.

79	 О «возвратном тоталитаризме» в России, например, см.: Гудков Л. Возвратный 
тоталитаризм. В 2 т. М., 2022. Т. 1. C. 4–5.



86 Постсоветский человек и его время

1) во время и вскоре после цезуры 1989–1991 годов и на-
чала транзита;
2) затем в  первые десять-пятнадцать лет после рас-
пада СССР;
3) и, наконец, в последнее пятнадцатилетие постсовет-
ской эпохи (что совпадает с последним этапом событий-
ной постсоветской истории).

Проследим в этой части, как концепция постсоветского транзи-
та утратила свой пророческий характер, открылась постсовет-
ской социальной реальности, а затем ушла в прошлое вместе 
с самой эпохой.

Политическое воображение во время 
и после цезуры (1989–1994)
В публичных высказываниях интеллектуалов и политических 
лидеров периода 1989–1991  годов понятия непредсказуемо 
смешивались, что соответствовало и событийному хаосу, и хао-
су в воображении. В этих высказываниях артикулировалось 
удивление скоростью и глубиной трансформаций, изменением 
мира, неожиданным уходом «реального социализма» и «воз-
вращением капитализма»80.

Участники и  наблюдатели революционных событий 
в СССР и восточном блоке 1989–1991 годов, как правило, выра-
жали свои переживания двумя взаимосвязанными образами. 
И западные, и восточные публичные фигуры рассматривали 
происходящие перемены как окончание раскола между Запа-
дом и Востоком. Холодная война закончилась, и теперь уже 
в Большой Европе, где западный и восточный полюсы слились 

80	 Наверное, наиболее показательны статьи и реплики, напечатанные в журнале 
East European Politics с № 4 (1988) до № 10 (1994); в номере 119(1) за 1990 год 
журнала Daedalus; и  в  первых трех номерах журнала Demokratizatsiya: 
The Journal of  Post-Soviet Democratization, вышедших c 1992 по 1994 г. Сопри-
сутствие исследовательских и полемических текстов ведущих советских, цен-
трально- и западноевропейских и американских историков, философов и по-
литологов позволяет нам сегодня взглянуть на события цезуры 1989–1991 гг., 
начало «транзита» глазами людей, переживающих драматический период 
истории, и сравнить их опыт цезуры с нашим.



87Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

воедино, должна начаться новая эра мира. Экономические, 
культурные и политические структуры, делавшие возможным 
существование Берлинской стены, должны были последовать 
за собственно инженерным сооружением посреди германской 
столицы. А нормы, институты и практики Западной Европы 
должны были распространиться на все части континента, от 
Дублина до Владивостока81. Это понимание процессов описы-
вали и как «возвращение в Европу» восточных народов, что 
содержало в себе нормативность и субстанциальность Запада 
в  проекте Европы, консолидацию производства концепций 
западных ученых и  удаление от нее восточноевропейских 
мыслителей, а также множество национальных и субнацио-
нальных специфичных значений, заложенных в  этой идео-
логеме82. Творческое разрушение на Востоке включало в себя 
также деконструкцию норм и институтов, возникших в период 
между 1922, 1945 и 1988 годами, тем самым возвращая пост-
коммунистические общества к идеализированному межвоен-
ному прошлому (1920–1930-е), а постсоветские — к проектам 
1917–1922 (а иногда и 1941–1943) годов. Или же подталкивая 
их к  неолиберальной политико-экономической модели без 
учета национальной или субнациональной специфики. Образ 
континентального единства поначалу скрывал возникающие 
и углубляющиеся социально-экономические и этнокультурные 
травмы с далеко идущими последствиями, но он же придавал 
легитимность политической воле в стремлении осуществить 
неолиберальные реформы.

Советско-марксистское воображение советского про-
шлого и коммунистического будущего потерпело крах и было 
заменено транзитным пророчеством о движении от советского 

81	 Coppieters B. et al. Europeanization and Conflict Resolution: Case Studies from 
the European Periphery. Brussels, 2004.

82	 Maier C.  S. Dissolution: The  Crisis of  Communism and the  End of  East Germany. 
Princeton, 1999. С. 20–22; Verdery K. Transnationalism, Nationalism, Citizenship, 
and Property: Eastern Europe Since 1989 // American Ethnologist. 1998. № 25(2). 
Стр. 291–306. С. 293.



88 Постсоветский человек и его время

прошлого (то есть от авторитарной политики, государственной 
цензуры, политической полиции и административной эконо-
мики) к желанному будущему, которое описывалось в терминах 
гражданских свобод, либеральной демократии, национального 
государства, плюралистической политики и свободного рынка. 
Эту смену Чарльз Фэрбенкс в дискуссии на страницах Journal 
of  Democracy описал так:

«По мере коллапса коммунизма демократия и рыночная 
экономика появляются в виде следующей политической 
формулы, которую предстоит опробовать»83.

Апробирование этой формулы, о чем позднее писал в своем 
исследовании транзита Олег Гаврилишин, потребовало мно-
жества непростых политических решений в  каждой пост-
советской стране. Прежде всего, решений о том, с какой ско-
ростью проводить реформы: что выбрать, «шоковую терапию» 
или «быстрые реформы»? Во-вторых, как именно проводить 
национализацию государства и  приватизацию экономики, 
создавая новые классы собственников и предпринимателей? 
В-третьих, какую цену готовы заплатить и на какие потери го-
товы пойти новые общества ради достижения целей транзита? 
Наконец, что построить первым — рыночные институты, демо-
кратическую политику или правовую систему, основанную на 
верховенстве права?84 Ответы на эти, зачастую метафизиче-
ские вопросы были неотъемлемой частью воображения, теории 
и практики всеобъемлющего постсоветского транзита.

Два элемента — европеизация и комплексный переход, 
сочетающий демократизацию, национализацию и становле-
ние рыночной экономики, — неразделимы в понимании и объ-
яснении развития постсоветских народов начала 1990-х годов. 
Посмотрим же, как их оценивали современники и  на какие 
лагери делились в отношении их.

83	 Fairbanks C. H. The Suicide of  Soviet Communism // Journal of  Democracy. 1990. 
№ 1(2). Cтр. 18–29. С. 23.

84	 Havrylyshyn O. Divergent Paths in Post-Communist Transformation: Capitalism for 
All or Capitalism for the Few? London, 2006. C. 21–22.



89Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

Для левых интеллектуалов — даже умеренных маркси-
стов и постмарксистов — падение восточного блока и СССР 
стало экзистенциальной проблемой. Например, тревога за 
судьбу второго мира под руководством СССР была характерна 
в какой-то степени Иммануилу Валлерстайну и ученым из его 
окружения85. Интеллектуалы, выступавшие на Западе против 
«реального социализма» и  подрывавшие его легитимность 
слева, в числе которых были Дэниел Белл, Вацлав Гавел, Ральф 
Дарендорф, Тони Джадт, Лешек Колаковский и Юрген Хабер-
мас, восторженно приветствовали воссоединение Европы, но 
озабоченно смотрели на переход к демократическому капи-
тализму в деле исправления последствий коммунистических 
преступлений86. С их точки зрения, восток и запад Европы дол-
жны создать общее пространство, а не вестернизированное, регион 
общих политико-правовых ценностей, норм и институтов под 
лидерством Совета Европы. Тревогу левых вызывал тот факт, 
что новый европейский прогресс реализуется как антиком-
мунистическая реакция, модель же развития принципиально 
враждебна социализму некоммунистического толка, консерва-
тивно ориентирована и не устанавливает каких-либо внятных 
позитивных целей социального развития.

В то же время цезура 1989–1991  годов предоставляла 
левым возможность построить Европу социального равен-
ства и справедливости. Они рассматривали роспуск восточ-
ного блока и СССР как шанс для реформированной социал-
демократии, для «продолжения политической коммуникации, 
препятствующей выхолащиванию институциональных рамок 

85	 См., например, второе издание книги: Wallerstein I. The Politics of  the World-Econ-
omy: The States, the Movements and the Civilizations. Cambridge, 1989. C. 90–94.

86	 Сошлюсь тут лишь на несколько работ: Habermas J. What Does Socialism Mean 
Today? / R. Blackburn (ed.) // After the Fall: The Failure of  Communism and the Fu-
ture of  Socialism. London, 1991. P. 25–46; Judt T. The  Dilemmas of  Dissidence: 
The Politics of  Opposition in East-Сentral Europe // East European Politics and So-
cieties. 1988. № 2. Стр. 185–240; Kolakowski L. Uncertainties of  a Democratic Age // 
Journal of  Democracy. 1990. № 1. Стр. 47–50.



90 Постсоветский человек и его время

конституционной демократии»87. Чтобы левое видение со-
циально справедливой Европы и  трансформации социали-
стического лагеря победило в конкуренции за будущее, Белл 
и Дарендорф призывали своих коллег стать лидерами в исправ-
лении последствий коммунизма и мыслить как «ревизиони-
сты», вне марксистских догм88.

Если левые интеллектуалы смотрели на посткоммуни-
стическое развитие Востока со смесью надежды и тревоги, то 
либералы и неолибералы видели в нем лишь великие перспек-
тивы для своих проектов. Для них европеизация как таковая 
была не важна — она была слишком приземленной целью. Вме-
сто этого они искали вдохновения у Эрнандо де Сото89, Фрэнси-
са Фукуямы90 или Сэмюэла Хантингтона91, чьи идеи (несмотря 
на их дисциплинарный контекст и академическую гипотетич-
ность) воспринимались неолиберальными идеологами, поли-
тиками и экономистами руководством к планированию и осу-
ществлению транзита  — рывком к  свободным экономикам, 
открытым обществам и  плюралистическим демократиям92. 
В связи с растущей гегемонией «Вашингтонского консенсуса» 
либеральные идеи того времени были поспешно воплощены 
в неолиберальные практики93.

87	 Habermas J. What Does Socialism Mean Today? С. 45.
88	 Bell D. , Dahrendorf R. Wir sollten endlich alle Revisionisten sein  // Die Zeit. 

29.12.1989. URL: https://www.zeit.de/1990/01/wir-sollten-endlich-alle-revision-
isten-sein/komplettansicht.

89	 Bromley R. A New Path to Development? The Significance and Impact of  Hernando 
De Soto’s Ideas on Underdevelopment, Production, and Reproduction // Economic 
Geography. 1990. № 66(4). Стр. 328–348.

90	 Fukuyama F. The End of  History? // The National Interest. 1989. № 16. Стр. 3–18.
91	 Huntington S. P. Democracy’s Third Wave  // Journal of  Democracy. 1991. №  2. 

Стр. 12–34.
92	 Об этом см.: Vachudova M. A., Snyder T. Are Transitions Transitory? Two Types of  Po-

litical Change in Eastern Europe Since 1989 // East European Politics and Societies. 
1996. № 11(1). Стр. 1–35.

93	 Подробности о  слиянии внешней политики США, опыта трансформаций 
Латинской Америки и  посткоммунистического транзита см.: Williamson J. De-
mocracy and the  “Washington Consensus”  // World Development. 1993. №  21(8). 



91Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

С самого начала неолиберальные экономисты смотрели 
на постсоветское пространство сквозь призму перехода к капи-
талистической свободной рыночной экономике и социально-
политическим институтам, которые ее поддерживают. Одним 
из наиболее показательных документов, зафиксировавших 
ранние представления этого лагеря, был, вероятно, доклад ана-
литиков Deutsche Bank, в котором оценивались перспективы 
экономического развития советских республик в 1990 году94. 
Авторы доклада выразили и  истинно пророческое видение, 
и профанную слепоту в отношении к постсоветскому гряду-
щему. С одной стороны, эти аналитики были правы, предвидя 
скорый распад СССР, чего многие выдающиеся политологи того 
времени никак не ожидали95. С другой стороны, они были уве-
рены, что в долгосрочной перспективе некоторые республики 
сравняются «с экономическими и культурными стандартами 
Западной Европы»96. Авторы отчета утверждали следующее:

«Шесть из [советских. — М. М.] республик имеют высокий 
экономический потенциал, пять — умеренный и четы-
ре — слабый»97.

Из числа советских республик наилучшие перспективы эконо-
мического транзита неолиберальные аналитики усматривали 
в Украине. Сегодня, тридцать с лишним лет спустя, это кажется 
трагической ошибкой, но не немецких аналитиков, а украин-
ских лидеров: Украина (наряду с Молдовой) имеет среди пост-
советских стран один из самых низких с 1990 года темпов роста 
ВВП по ППС при лидерстве в сфере политических и граждан-
ских свобод98.

Стр. 1329–1336.
94	 Corbet J. et al. The Soviet Union at the Crossroads: Facts and Figures on the Soviet 

Republics. Frankfurt/M., 1990.
95	 Там же. С. 5.
96	 Там же. С. 7.
97	 Там же.
98	 См.: ВВП по ППС (константа 2010 US$) в: Ukraine, World Bank official database. 

URL: https://data.worldbank.org/indicator/NY.GDP.PCAP.KD?locations=UA; Free-



92 Постсоветский человек и его время

Таким образом, в 1989–1991 годах представления о пост-
советском будущем выстраивались путем сочетания элементов 
транзита (внутренне ориентированные экономические и поли-
тические процессы) и европеизации (многосторонний транс-
национальный процесс)99. Эти представления тоже носили 
несколько парадоксальный характер: неолибералы связывали 
транзит с политэкономией, которая когда-то была сферой геге-
монии марксистов, в то время как левые интеллектуалы смо-
трели на транзит в контексте культурных ценностей, что более 
характерно для консервативного мировоззрения. Политэконо-
мический проект неолибералов состоял в модернизации эконо-
мической базы зарождающихся посткоммунистических стран 
и надежде, что это приведет к политической демократизации 
надстройки. В свою очередь, левые инициировали общий евро-
пейский диалог в рамках Совета Европы, а затем и ЕС, который 
постоянно подрывали новые акторы постсоветской поры  — 
националисты, неоимпериалисты, национал-консерваторы 
и суверенисты.

Несмотря на идеологические разногласия, представи-
тели обоих лагерей в планировании постсоветского транзита 
были уверены в том, что после цезуры наступила новая эра — 
эра прогресса и великих перспектив для всех новых обществ, 
постсоветских (от белорусского до туркменского) и посткомму-
нистических (от болгарского до восточнонемецкого).

dom in the World 2020 // Freedom House official website. June 2020. URL: https://
freedomhouse.org/report/freedom-world/2020/leaderless-struggle-democracy. 
Сравнение социально-экономического и политического развития постсовет-
ских европейских республик см.: Minakov M. Shades of  Periphery: A Typology of  
States in New Eastern Europe / A. Filippov et al. (eds.) // Centres and Peripheries in 
the Post-Soviet Space. Bern, 2020. Стр. 63–101. С. 87–88.

99	 Об этом революционном соединении пишут, например, Егор Гайдар и эконо-
мисты его команды: Гайдар Е. и др. Экономика переходного периода. М., 1998. 
С. 10–12, 34 и далее.



93Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

Концептуальное отрезвление (1995–2003)
Энтузиазм революционных лет вскоре столкнулся с жестокой 
реальностью — новой бедностью, межэтническими и между-
народными конфликтами, политической дезорганизацией 
и другими событиями, не вполне вписывающимися в первона-
чальное великолепие ожиданий от транзита. В 1995 году ожи-
дания были еще живы, но опьянение возможностями сменя-
лось похмельем.

Отрезвление началось, собственно, до 1995 года в среде 
левых интеллектуалов и практиков. Встреча их упований с ре-
альностью хорошо описана в своего рода публичной исповеди 
Гавела, опубликованной в конце 1992 года:

«Возвращение свободы в  пространство, которое было 
морально ненормальным, привело к  тому, что и  дол-
жно было произойти, и, следовательно, к тому, чего мы 
должны были ожидать. Но результат оказался намного 
хуже, чем кто-либо мог предсказать: невероятный и осле-
пительный взрыв любого мыслимого человеческого по-
рока. Широкий спектр сомнительных или по крайней 
мере неоднозначных человеческих склонностей, тайно 
поощрявшихся в  течение многих лет и  в  то же время 
тайно использовавшихся для повседневного функцио-
нирования тоталитарной системы, был внезапно выпу-
щен… из смирительной рубашки и  получил полную 
свободу действий. Авторитарный режим определенным 
образом упорядочивал эти пороки. Это упорядочивание 
сейчас разрушено, а  новый порядок, который мог бы 
ограничить такие пороки без их эксплуатации, до сих 
пор не выстроен»100.

Постсоветские интеллектуалы социал-демократического на-
правления также обращали внимание на тревожную реаль-
ность. Так, Наталия Панина и Евгений Головаха указывали на 
то, что освобождение от советского тоталитаризма не означало 
отказа от тоталитаризма как такового:

100	 Havel V. Paradise Lost // The New York Review of  Books. 1992. № 7. Cтр. 6–8. С. 6.



94 Постсоветский человек и его время

«Путь общества от тоталитарной идеологии к демокра-
тии оказался сопряженным с необходимостью пройти 
через крайне болезненный этап своеобразного неотота-
литарного состояния — тотальной безнормности и обес-
ценивания ценностей, которое в  публицистической 
литературе и в массовом сознании получило название, 
почерпнутое их “лагерной” системой отношений: “бес-
предел”  — экономический, политический, правовой, 
национально-эгоистический и т.п. А вслед за этим в со-
временном политическом лексиконе все чаще стали по-
являться термины, более привычные для психиатров, чем 
политиков, обществоведов и публицистов: политическая 
истерия и апатия, мания национальной исключительно-
сти и ксенофобия, социальная шизофрения и всеобщая 
депрессия, массовый психоз и безумие народа и т.п.»101.

Несколько лет спустя Дэвид Белл описал результат столк-
новения изначального видения постсоветского будущего 
и наступившей реальности транзитных обществ в терминах 
неожиданного кризиса: «крах коммунизма мы поначалу не рас-
сматривали как кризис социал-демократии»102, но вместе с ис-
чезновением Советского Союза эта социал-демократия пришла 
в упадок на Западе и не возникла на Востоке. Иными словами, 
в ходе постсоветского транзита была установлена гегемония 
нелевых моделей и концепций — преимущественно неолибе-
рального представления в экономике и националистического 
в политике, в то время как социал-демократическая альтерна-
тива теряла свое влияние во всех частях новой Европы.

Еще больше исчезновение левой альтернативы и идеала 
социальной справедливости было заметно в движениях треть-
его мира, ставшего без Советского Союза Глобальным Югом. 
Исследования школы Валлерстайна показали, что распад СССР 
и последовавший за ним транзит довольно быстро изменили 
доступ к ресурсам современной мир-системы в пользу госу-

101	 Головаха Е., Панина Н. Социальное безумие: история, теория и  современная 
практика. Киев, 1994. С. 4.

102	 Bell D. S. Post-Communism in Western Europe // Journal of  Communist Studies and 
Transition Politics. 1996. № 12(2). Cтр. 247–252. С. 247.



95Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

дарств Запада, который стал Глобальным Севером. При этом 
большая часть соцлагеря, включая Россию, вопреки ожиданиям 
1989–1991 годов, стала частью Юга103.

К 2001 году идея единой Большой Европы была реали-
зована в форме членства всех европейских государств в Совете 
Европы. Со всеми вытекающими из этого членства обязатель-
ствами. Набирающий все большие темпы развития Европей-
ский союз расширялся в направлении Центральной Европы 
и даже постсоветского пространства — на Балтийские стра-
ны104. С формальной точки зрения европеизация была успеш-
ной, вовлекая в общее ценностное, правовое и политическое 
пространство большинство постсоветских народов. Однако 
с  отрезвлением транзитного видения исследователи стран, 
находящихся в постсоветском транзите, стали гораздо боль-
ше внимания уделять эмпирике, а  не  изначальным концеп-
туальным установкам. Они стали регистрировать проблемы 
развития и отклонения от ожидаемого направления. Спустя 
десять-пятнадцать лет после старта перемен постсоветские 
государства управлялись весьма разными режимами, варьи-
ровавшими от откровенной автократии в Беларуси и Азербай-
джане до вполне либеральной демократии в Эстонии и Латвии. 
К этому времени Балканы прошли через распад Югославии, 
травматичные этнические войны и «гуманитарные» операции 
НАТО. А глобальная дихотомия — Север и Юг — начинала де-
лить Европу по-новому. Российская Федерация (постсоветское 
ядро), несмотря на ее периферийный мировой статус, запусти-
ла свой собственный интеграционный проект, который вскоре 

103	 Arrighi G., Silver B. J. , Brewer B. D. Industrial Convergence, Globalization, and the Per-
sistence of  the North-South Divide // Studies in Comparative International Devel-
opment. 2003. №  38. Стр.  3–31. С.  4 и  далее. Ср. также с: Berend I. Central and 
Eastern Europe, 1944–1993: Detour from the  Periphery to the  Periphery. Cam-
bridge, 1996. С. 4 и далее; Bardhan P. K. et al. Globalization and Egalitarian Redistri-
bution. Princeton, 2006. C. 77 и далее.

104	 Coppieters B. et al. Europeanization and Conflict Resolution. С. 17 и далее.



96 Постсоветский человек и его время

столкнулся с проектами ЕС и НАТО в Восточной Европе и на 
Южном Кавказе105.

Влияние идеологической позиции на исследователей 
транзита снизилось и в левой, и в неолиберальной средах. Ис-
следователи процессов постсоветского развития прошли через 
свой дисциплинарный транзит. Ричард Саква справедливо 
отметил:

«Фактический ход трансформации оказался более слож-
ным, чем предполагалось в ранние посткоммунистиче-
ские времена. Сам процесс реформ породил такие новые 
явления, которые ставят под сомнение мудрость полити-
ческих наук и экономики»106.

Этот самокритичный поворот можно охарактеризовать как 
постепенный отказ от видения «всеобъемлющего транзита» 
в пользу критического внимания к реальности тех обществ, где 
постсоветское развитие шло под лозунгами демократизации 
и создания рыночной экономики, но институты, поддержива-
ющие гражданские свободы и политические права, не обеспе-
чивали демократического качества ни политической системы, 
ни политического режима.

Эта тенденция особенно проявляется в  изменении то-
нальности, лексики и  тематики публикаций в  трех «маги-
стральных» для исследования постсоветского перехода журна-
лах того периода — East European Politics, Journal of  Democracy 
и Demokratizatsiya. Анализ их содержания за период с 1995 по 
2003 год показывает, что с каждым годом все реже использу-
ется термин «транзит» (transit, transition), а амбициозное поня-
тие «демократизация» все чаще заменяется более скромными 
выражениями вроде «политический плюрализм» или «элек-

105	 Minakov M. Big Europe’s Gap. С. 47 и далее.
106	 См.: Sakwa R. (ed.). The Experience of  Democratization in Eastern Europe. Berlin, 

1999. С. 7 и далее. Об этом же пишут авторы книги «Экономика переходного 
периода»  — о  попытках российских неолибералов проанализировать свой 
опыт реформ и реакции на них властных элит и населения в конце 1990-х го-
дов: Гайдар Е. и др. Экономика переходного периода. М., 1998. С. 857 и далее.



97Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

торальная демократия». Все больше публикаций посвящалось 
вопросам национализма и евроскептицизма, а также «систем-
ной коррупции», рожденной перекосами рыночных реформ 
и социальной реакцией на них. Последняя тема к 2003 году 
оказалась в центре всеобщего внимания как в среде ученых, так 
и в обществах Восточной Европы и Северной Евразии. Более 
того, тон публикаций резко отличался от прежнего скепти-
цизмом и отстраненностью от энтузиазма публикаций 1989–
1993 годов.

Анализируя публикации этих журналов, я отметил, что 
исследования постсоветского и, шире, посткоммунистическо-
го транзита можно разбить на несколько этапов. Так, в 1989–
1994 годах журналы были местом дискуссий между такими 
группами, как: а) старшее поколение кремлеведов и «исследо-
вателей коммунизма», склонных использовать концепции вре-
мен холодной войны; б) бывшие диссиденты и новые полити-
ческие лидеры в Центральной и Восточной Европе, Северной 
Евразии; в) возникающее молодое поколение ученых, зани-
мающихся вопросами посткоммунизма; г) эксперты по вопро-
сам постсоветского развития (транзитологи) из постсоветских 
стран и стран Запада. В это время жанры публикаций широко 
варьировались от стандартных научно-исследовательских ра-
бот до интеллектуальной публицистики. Одним из наиболее 
значимых результатов того периода стало создание общего 
языка и набора воззрений. Зачастую идеологически предвзя-
тых, но с их помощью ученые и специалисты-практики в об-
ласти политики и экономики описывали новую социальную 
реальность и цели ее развития.

После 1994 года и особенно после 1997–1998 годов пуб-
ликации в этих журналах утратили свою открытую полити-
ческую ангажированность и своеобразный «профетический» 
стиль, но при этом стали более реалистичными. Диалог между 
учеными, экспертами и политиками сократился до миниму-
ма. Доклады носили все более академический описательный 
характер и все менее идеологический. Ко времени «десятой 



98 Постсоветский человек и его время

годовщины» начала постсоветского транзита публикации 
ученых уже заметно отличались от победных юбилейных ре-
чей политических лидеров107. Правда, во время постсоветских 
цветных революций и авторитарной реакции (2003–2005) ака-
демическое сообщество ненадолго вернулось к первоначально-
му постсоветскому энтузиазму, но эти эмоции быстро сошли на 
нет. Интеллектуалы же перешли к сбору новых данных, их кри-
тическому анализу и размышлениям о собственном концепту-
альном аппарате. Изначальные идеи и словарь транзитологии 
все менее соответствовали утвердившимся реалиям и не имели 
прогностической ценности.

После цветных революций и связанного с ними эмоцио-
нального всплеска произошло окончательное отрезвление сто-
ронников теории перехода. Оно же в равной степени касалось 
исследователей и практиков транзита. Например, все больше 
исследователей — в их числе и Шейл Горовиц — стали выска-
зывать сомнения в  том, что стремление к  демократизации 
и  свободной экономике действительно может быть ключом 
к пониманию развития постсоветских народов в 1990–2000-х 
годах. По их мнению, глубина и характер конфликтов во время 
распада восточного блока лишь отчасти были связаны с идео-
логическими или экономическими факторами108.

В то же время Джон Драйзек и Лесли Холмс выражали 
озабоченность в связи с этическим вопросом транзитологии. 
Они подозревали, что идеологизированные исследования 
транзита способствовали не только преодолению «травм ком-
мунизма», но и возникновению восточноевропейского «небла-
годарного и непрощающего» капитализма, наложившегося на 
«сильное загрязнение окружающей среды и унаследованную 

107	 См., например: Jeffries I. The Countries of  the Former Soviet Union at the Turn of  
the Twenty-First Century. London, 2004; Гайдар Е. Власть и собственность. СПб., 
2006.

108	 См.: Horowitz S. Sources of  Post-Сommunist Democratization: Economic Struc-
ture, Political Culture, War, and Political Institutions // Nationalities Papers. 2003. 
№ 31(2). Стр. 119–137. С. 120.



99Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

неповоротливую государственную бюрократию»109. Критиче-
ский самоанализ транзитологов говорил о том, что социальная 
реальность посткоммунизма оказалась богаче и вариативнее, 
чем предусматривали их первоначальные теории и исследова-
ния. Поэтому транзитологические исследования должны были 
пройти коррекцию, чтобы быть ближе к реальности и дальше 
от политики и идеологии.

Эти выводы были переформулированы Джоном Пиклзом 
и Эдрианом Смитом в определении двух недостатков транзи-
тологической политэкономии. Во-первых, в этой дисциплине 
существовал заметный дефицит эмпирически обоснованных 
теорий, поддерживающих «неолиберальный взгляд на тран-
зит, которым руководствуются западные институты и совет-
ники правительств» постсоветских стран. А во-вторых, это на-
правление исследований необоснованно упрощало понимание 
транзита как «однонаправленного процесса перехода от одной 
гегемонной системы к другой»110

. Выводы эти были сделаны 
в результате дискуссии, начатой еще в 2002–2003 годах, по во-
просу о том, имеет ли вообще какую-либо научную ценность 
парадигма постсоветского и посткоммунистического перехода.

Самая резкая критика этой парадигмы исходила от То-
маса Карозерса, который осмелился призвать к  пересмотру 
пяти основных стереотипов теории транзита. Исследователь 
призывал: 1) не  приравнивать отказ от советского автори-
таризма к движению к демократии и 2) признать, что демо-
кратизация может проходить в несколько этапов и с разной 
скоростью и направленностью. Также он предлагал признать, 
что 3) выборы являются ключевым фактором в становлении 
демократии, а 4) «уровень экономического развития или этни-
ческий состав, а также исторический опыт общества» влияют 
и на темпы транзита, и на качество демократизации. Наконец, 

109	 Dryzek J. S. , Holmes L. Post-Communist Democratization. Cambridge, 2002. С. 3–4.
110	 Pickles J. , Smith A. Theorizing Transition: The Political Economy of  Post-Communist 

Transformations. London, 2005. С. 1–2.



100 Постсоветский человек и его время

он призывал признать, что 5) «третья волна демократизации» 
достигает устойчивых результатов только в  функциональ-
но сильном государстве111. Несмотря на то, что эти призывы 
не получили широкой поддержки сразу же112, они ускорили 
выход исследований постсоветского и посткоммунистического 
транзита за рамки концепции, сложившейся в 1989–1991 годы 
и развившейся в 90-е годы.

Этот период развития научного описания и  видения 
транзита завершился не  только призывом Карозерса к  кон-
цептуальному ревизионизму, но и  ростом внимания к  роли 
этнонационализма и  его влиянию на развитие стран Цен-
тральной и Восточной Европы и Северной Евразии, а также 
к противоречиям в собственно постсоветском государственном 
строительстве (в том числе возникновение сети непризнанных 
государств). Кроме того, все больше внимания исследователи 
уделяли новой — посткоммунистической и постсоветской — 
политической культуре и ее роли в демократической или ав-
торитарной консолидации, результатам влияния западных 
международных организаций (например, МВФ, Всемирный 
банк, USAID и TACIS) на развитие стран региона и, наконец, 
растущему недовольству местных элит и обществ демократией 
и рыночной экономикой.

Спустя пятнадцать лет после начала постсоветского пере-
хода в исследованиях постсоветского транзита тоже произошел 
транзит. Отчасти из-за описанных выше дискуссий, отчасти 
из-за цветных революций и эмоциональной реакции на них, 
а затем из-за нарастания скептицизма по отношению к тран-
зитологии.

111	 Carothers T. The  End of  the  Transition Paradigm  // Journal of  Democracy. 2002. 
№ 1. Стр. 5–12. С. 7 и далее.

112	 Критическая реакция на статью Карозерса содержится, например, в  резкой 
отповеди Джордана Ганса-Морзе: Gans-Morse J. Searching for Transitologists: 
Contemporary Theories of  Post-Communist Transitions and the Myth of  a Dom-
inant Paradigm // Post-Soviet Affairs. 2004. № 20(4). Стр. 320–349.



101Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

Сомнение в прогрессивном качестве 
постсоветского транзита и возникновение 
нетранзитологических концепций (2003–2021)
Волна цветных революций  — от «революции роз» (Грузия, 
2003) к «оранжевой революции» (Украина, 2004) и к «тюльпа-
новой революции» (Кыргызстан, 2005) — спровоцировала со-
бытия, которые, вероятно, имели решающее значение для эво-
люции политического воображения о постсоветском переходе. 
Преимущественно мирные массовые гражданские протесты 
привели к смене правящих элит и новой волне демократиче-
ских реформ и европейской интеграции в Грузии (2003–2006), 
Украине (2005–2006) и Кыргызстане (2005–2007). А это вызвало 
забытый уже энтузиазм транзитологов, политиков-демократов 
и гражданских активистов, поддерживающих идеи постсовет-
ской трансформации. Новый революционный импульс дарил 
возможность исправить неудачи первого десятилетия пост-
советского развития и довести демократизацию и маркетиза-
цию до их логического конца. Ненадолго вернулась надежда, 
что постсоветский переход — с учетом всех уроков 1990-х — 
можно перезапустить и достичь поставленных целей113.

Энтузиазм длился не так долго, как в начале 1990-х годов: 
обещания революций были забыты в политической борьбе ме-
жду лагерями победителей, в неизбывной коррупции, только 
растущей от революционных потрясений, и в авторитарной 
реакции соседних стран на успешные массовые протесты, осо-
бенно в Азербайджане, Беларуси, Казахстане и России114. Столь 
короткий цикл от надежды к разочарованию был терапевти-
ческим для транзитного воображения: публикации о цветных 

113	 Cheterian V. From Reform and Transition to “Coloured Revolutions”  // Journal 
of  Communist Studies and Transition Politics. 2009. №  25(2–3). Стр.  136–160. 
С. 157–158.

114	 Beacháin D. O., Polese A. (eds.). The Colour Revolutions in the Former Soviet Repub-
lics: Successes and Failures. London, 2010; Минаков М. «Цветные революции» 
в постсоветском мире: причины и последствия // Общая тетрадь. 2012. № 2–3. 
Стр. 93–111. С. 95.



102 Постсоветский человек и его время

революциях свидетельствуют, как быстро — в течение всего 
пары лет — энтузиазм или разочарование сменились сбалан-
сированным анализом.

В то же время исследования постсоветских обществ стали 
принимать во внимание и процессы в посткоммунистических 
обществах. Например, то, что кристаллизация евроскептициз-
ма в Центральной Европе проходила одновременно с ростом 
и укреплением неформальных связей между коррумпирован-
ными элитами Восточной Европы и России, а также с ростом 
привлекательности правых идеологий115. В 2009 году Влади-
мир Тисмэняну с горечью признал, что, несмотря на различия 
в  ВВП, в  принадлежности к  геополитическим структурам 
и в глубине рыночных реформ, посткоммунистический и пост-
советский регионы остаются едины от Вышеграда до Москвы 
и  «других некогда советских республик»116. Во многом это 
единство определялось несоответствием между ожиданиями 
последствий транзита и результатами его событийной истории.

Если в 1990-е постсоветское политическое воображение 
было связано с  неоспоримым влиянием западных концеп-
ций и учений, то к концу первого десятилетия XXI века новое 
понимание транзита вырастало одновременно и в западном, 
и в постсоветских исследовательских сообществах. Это была 
транзитология разочарования: общества востока Европы, 
порвав с  коммунизмом, сползали в  несвободные режимы, 
утверждая их отчасти на новых, а отчасти и на старых полит-
экономических основаниях. Коллективные опыты социализма 
и капитализма больше не рассматривались как взаимоисклю-
чающие  — они накладывались, смешивались и  порождали 

115	 Вот несколько симптоматичных публикаций: Neumayer L. Euroscepticism as 
a  Political Label: The  Use of  European Union Issues in Political Competition in 
the New Member States // European Journal of  Political Research. 2008. № 47(2). 
Стр.  135–160; Szczerbiak A., Taggart P. (eds.). Opposing Europe? The  Comparative 
Party Politics of  Euroscepticism. Oxford, 2008. Vol. 1; Bugaric B. Populism, Liberal 
Democracy, and the Rule of  Law in Central and Eastern Europe // Communist and 
Post-Communist Studies. 2008. № 41(2). Стр. 191–203.

116	 Tismaneanu V. Fantasies of  Salvation. Princeton, 2009. С. ix.



103Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

политическую экономию новой Восточной Европы и Северной 
Евразии с ее собственной динамикой сотрудничества и кон-
фликтов, включая войны в Грузии и Украине. Совмещение со-
ветского и постсоветского элементов в единой модели Головаха 
и Панина заметили еще в 2001 году117, позже этот nexus стал 
важным предметом исследования многих ученых.

Прежде всего новые исследования отказывались от оце-
нок политических и экономических процессов в соответствии 
с ценностями Совета Европы, ЕС или универсальными показа-
телями либеральной демократии и верховенства права. В но-
вой транзитологии возникало некое новое равенство вообра-
жения западных, «южных»118 и постсоветских интеллектуалов. 
Они одинаково уделяли внимание эффективности режимов, 
результатам социально-экономического развития, а  также 
неформальным властным сетям. Так, понятия «конкурент-
ный авторитаризм», «недостойное правление», «электораль-
ный авторитаризм», «патронализм»*, «неопатримониализм»* 
или «мафиозное государство» заложили основу для описания, 
анализа и прогнозирования политических процессов и рисков 
для международной безопасности. И эти понятия были сфор-
мированы в  полилоге* исследовательских групп и  центров, 
находившихся в разных регионах. Основываясь на изучении 
политических трансформаций во всех странах Юга, включая 
постсоветские страны, Стивен Левицкий и Лукан А. Уэй утвер-
ждали, что в переходных обществах слишком часто установ-
лению сильной демократии препятствует слабое государство, 
неспособное обеспечить правопорядок и верховенство закона, 
в то время как успешное государственное строительство увели-
чивает шансы на авторитарную консолидацию, которая в свою 

117	 См.: Головаха Е., Панина Н. Постсоветская деинституционализация и  станов-
ление новых социальных институтов в  украинском обществе  // Социология: 
теория, методы, маркетинг. 2001. № 4. Стр. 5–22.

118	 В данном случае «южный» относится ко всем незападным центрам и исследо-
вателям. И  хотя постсоветский регион, пожалуй, стал частью Юга, в  данном 
случае я  выношу его отдельно, чтобы подчеркнуть элемент саморефлексив-
ности анализа постсоветского транзита.



104 Постсоветский человек и его время

очередь токсична для гражданских прав и  достойного гос-
управления119. Александр Фисун, Владимир Гельман и Генри 
Хейл доказывали критическую важность неформальных, пер-
соналистических (патрональных/патримониальных) сетей для 
развития постсоветских режимов и характера их правления. 
На основе этих подходов Хейл предложил систематизировать 
постсоветские политические системы с точки зрения «единой 
пирамиды» или «многих конкурирующих пирамид»120. Балинт 
Мадьяр применил тот же принцип соотношения формальных 
и неформальных институтов власти для анализа режима в Вен-
грии: его исследование показало, что страна, формально явля-
ющаяся чемпионом европейской интеграции и посткоммуни-
стического транзита, тем не менее превратилась в «мафиозное 
государство», политическую систему, основанную на патронате 
и коррупции121. Его метод был успешно применен для анализа 
других посткоммунистических стран, включая Беларусь, Рос-
сию, Румынию и Украину122.

Кроме того, концепция европеизации, которая долго 
находилась вне критического обсуждения, также попала под 
пересмотр современных транзитологов. Например, Ричард 
Янгс продемонстрировал, как «европейская интеграция» по-

119	 Levitsky S., Way L. A. Competitive Authoritarianism. Hybrid Regimes After the Cold 
War. Cambridge, 2010. С. 355–357.

120	 Fisun O. Rethinking Post-Soviet Politics from a  Neopatrimonial Perspective  // 
Demokratizatsiya. 2012. № 20(2). Стр. 87–96. С. 88 и далее; Гельман В. Я. «Недо-
стойное правление»: политика в современной России. СПб., 2019. C.13 и далее; 
Hale H. E. Patronal Politics. Cambridge, 2014. С. 64–67.

121	 Magyar B. Post-Communist Mafia State. Budapest, 2016.
122	 Rouda U. Is Belarus a Classic Post-Communist Mafia State? / B. Magyar (ed.) // Stub-

born Structures. Reconceptualizing Post-Communist Regimes. Budapest, 2019. 
Стр.  247–274; Magyari L. The  Romanian Patronal System of  Public Corruption  / 
B.  Magyar (ed.)  // Stubborn Structures. Reconceptualizing Post-Communist Re-
gimes. Budapest, 2019. Cтр. 275–319; Petrov N. Putin′s Neo-Nomenklatura Sys-
tem and Its Evolution / B. Magyar (ed.) // Stubborn Structures. Reconceptualizing 
Post-Communist Regimes. Budapest, 2019. Cтр. 179–216; Minakov M. Republic of  
Clans: The  Evolution of  the  Ukrainian Political System  / B. Magyar (ed.)  // Stub-
born Structures. Reconceptualizing Post-Communist Regimes. Budapest, 2019. 
Cтр. 217–245.



105Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

сле тридцати лет применения изменила свои формы и содер-
жание (преимущественно в отношении постсоветских стран, 
но не только)123. Основываясь на анализе современных поли-
тических теорий и административных практик европеизации, 
Янгс выделил пять типов, некоторые из которых не вписыва-
ются в идеальный тип европеизации и как минимум не кор-
релируют с  демократизацией. Первый тип  — «остаточная» 
европеизация, которая и сегодня сохраняет потенциал и де-
мократическое притяжение к ЕС, но существенно меньше, чем 
в 1990–2000-е годы. Второй тип — «политически нейтральная» 
европеизация, являющаяся влиятельной тенденцией, способ-
ной формировать реальные процессы распределения власти 
и ресурсов в ЕС и соседних регионах, безразличные к их демо-
кратическому или правовому качеству. Третий тип — «анти-
демократическая европеизация» — касается тех «антилибе-
ральных тенденций внутри ЕС, которые питают кислородом 
антилиберальных акторов во всем европейском пространстве». 
«Обратная европеизация» — четвертый тип, который описы-
вает тот факт, что ЕС и его практики приобретают все меньшую 
актуальность в определенных сферах или регионах как самой 
Европы, так и соседних регионов и даже отталкивают некото-
рые страны, заставляя их выходить из ЕС или отказываться от 
участия в проектах «партнерства». Пятый и последний тип — 
смешение вышеуказанных форм в «двунаправленной европеи-
зации», которая «может работать и в интересах демократии, 
и  в  ущерб ей»124. Критичное и  реалистичное рассмотрение 
практик «европеизации», когда-то связанных с  концепцией 
демократического транзита, открывает у  Янгса совершенно 
новое поле исследований как типов европеизации, так и уве-
личения зазора между ее реальными практиками и изначаль-
ной концепцией.

123	 Youngs R. The New Patchwork Politics of  Wider Europe // Centre for European Pol-
icy Studies website. October 28, 2019. URL: https://3dcftas.eu/publications/the-
new-patchwork-politics-of-wider-europe.

124	 Там же.



106 Постсоветский человек и его время

Все большую роль в новом понимании и оценке постсо-
ветского транзита играли и новые левые Юга. Одним из наибо-
лее влиятельных критиков исследований постсоветского пере-
хода и связанного с ним политического воображения является 
Даян Джаятиллека, яркий представитель современного деко-
лониального движения. Для деконструкции гегемонного дис-
курса Глобального Севера/Запада он проводит ревизию кон-
цепции постсоветского транзита. Джаятиллека утверждает, 
что контроль Запада над памятью о Советском Союзе и восточ-
ном блоке и над пониманием постсоветского транзита явля-
ется частью стратегии его гегемонии, подрывающей прогрес-
сивистские движения Юга125. Как Джаятиллека, так и многие 
другие левые интеллектуалы стран Азии, Латинской Америки 
и Африки утверждают, что истоки и движущие силы кризиса 
коммунизма находились в самом СССР. Это означает, что Со-
ветский Союз не был «побежден» Западом, а, скорее, рухнул 
по собственным внутренним причинам. Таким образом, убе-
жденность западных элит в том, что социализм рухнул из-за 
экономического превосходства капитализма, не обязательно 
верна. Опыт постсоветских стран, развивающихся три деся-
тилетия по капиталистической модели, показывает, что они 
остаются более дезорганизованными и бедными, чем страны 
глобального капиталистического ядра. Вывод Джаятиллека 
и ряда других «южных» исследователей постсоветского тран-
зита заключается в том, что социализм не был обречен, что его 
можно реформировать, учитывая советские и постсоветские 
уроки, и что эти уроки нужно изучать с не меньшим тщанием, 
чем неолиберальные теории развития126.

Кроме того, важно отметить, что в  транзитологии все 
более важным становится голос китайского академического 
сообщества с  его исследованиями проблем постсоветского 

125	 Jayatilleka D. The  Fall of  Global Socialism: A  Counter-Narrative from the  South. 
Basingstoke, 2014. С. 2.

126	 Там же. С. 2–4.



107Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

транзита. Я могу судить об этих исследованиях только по эпи-
зодическим англоязычным публикациям, которые тем не ме-
нее демонстрируют постоянный интерес современного Китая 
к  причинам распада СССР, а  также внимательное изучение 
постсоветского транзита. Примером такого интереса является 
серия исследовательских программ Китайской академии обще-
ственных наук (1993–2006 гг.), посвященных кризису Совет-
ского Союза и постсоветскому развитию127. По мнению Гуаня 
Гуйхая (Guan Guihai), эти исследования были направлены на 
изучение исторических причин распада СССР и уроков пост-
коммунистического перехода в  Восточной Европе, России 
и Средней Азии128.

Отдельно стоит отметить, что в этот же период активно 
развивались учения (и соответствующие им социальное вооб-
ражение и словари), которые радикально противоречили пер-
спективам транзитологов всех направлений и вводили специ-
фичную слепоту к  постсоветским феноменам. Прежде всего 
речь идет о неотрадиционалистах «всех мастей» — этнонацио-
налистах, панславистах, неоимпериалистах, социал-национа-
листах, неоевразийцах, национал-большевиках, суверенистах 
и многих других. В их оптике период с 1991 по 2022 год рас-
сматривался в иной перспективе — в перспективе «плюрали-
стической онтологии народа», «этногенетики», «истории на-
ции», «суверенной политики» и «популярной геополитики»129. 

127	 Guihai G. The  Influence of  the  Collapse of  the  Soviet Union on China’s Political 
Choices / T. Bernstein et al. (eds.) // China Learns from the Soviet Union, 1949–Pres-
ent. New Haven, 2010. Стр. 505–516. С. 506.

128	 Там же. С. 507.
129	 Например, см. работы Александра Дугина (Дугин А. Мартин Хайдеггер: фило-

софия другого Начала. М., 2010; Дугин А. Этносоциология. М., 2015), Юрия 
Михальчишина (например, серия его статей 2011–2019 гг. в национал-рево-
люционном журнале «Ватра»), Владислава Суркова (Сурков В. Основные тен-
денции и  перспективы развития современной России. СПб., 2008; Сурков В. 
Одиночество полукровки (14+) // Россия в глобальной политике. 2018. № 1–3. 
Стр.  124–129; Сурков В. Долгое государство Путина  // Независимая газета. 
11.02.2019. URL: https://www.ng.ru/ideas/2019-02-11/5_7503_surkov.html. 
Аналитические работы об этом типе воображаемого см.: Gelashvili T. Opportu-



108 Постсоветский человек и его время

Перерабатывая некоторые элементы философии Мартина 
Хайдеггера130, теории политики Карла Шмитта, а также целого 
ряда локальных национал-консервативных идеологов конца 
ХIX – начала ХХ в., эти мыслители, идеологи, активисты и по-
литики долгое время находились на «обочине» магистральных 
попыток осмысления постсоветского периода. Но чем сильнее 
становилась «третья волна автократизации» и чем ближе эпо-
ха подходила к цезуре 2022 года, тем сильнее становилось их 
влияние на политиков, а затем и на научные и образовательные 
сети, СМИ и общество в целом. В конце концов война 2022 года 
и  радикальные изменения в  международных отношениях, 
положившие среди прочего конец постсоветской эпохе, при-
вели к тому, что воображение и словарь неотрадиционалистов 
были приняты многими политическими лидерами, военными 
и  дипломатами. В  этом воображении период после цезуры 
1989–1991 годов был историческим кризисом Востока, за кото-
рым последует «великое пробуждение» народов Евразии, и оно 
приведет либо к установлению «онтологически справедливо-
го» «геополитического плюрализма», либо к мировому кризису 
и долгому «одиночеству» таких стран, как Россия131. Все боль-

nities Matter: The Evolution of  Far-Right Protest in Georgia // Europe-Asia Studies. 
2023. № 4. Стр. 649–674; Shekhovtsov A. Russia and the Western Far Right: Tango 
Noir. London, 2017; Shekhovtsov A., Umland A. The Maidan and Beyond: Ukraine’s 
Radical Right // Journal of  Democracy. 2014. № 3. Стр. 58–63; Umland A. Histor-
ical Esotericism as a  Method of  Cognition. How Russian Pseudoscientists Con-
tributed to Moscow’s Anti-Western Turn  // Ideology and Politics Journal. 2023. 
№ 1. Стр. 294–308; Умланд А. Типичная разновидность европейского правого 
радикализма? Четыре особенности Всеукраинского объединения «Свобода» 
в сравнительной перспективе // Форум новейшей восточноевропейской исто-
рии и культуры. 2013. № 1. Стр. 19–29.

130	 О специфике прочтения хайдеггеровской философии неотрадиционалистами 
см., например: Love J. (ed.). Heidegger in Russia and Eastern Europe. Lanham, 
2017; Апполонов А. Неожиданные приключения Хайдеггера в России // Логос. 
2015. №  2. Стр.  224–232; Лаврухин А. Хайдеггер Дугина и  надежды на рус-
скую консервативную революцию // Русская истина. 17.06.2016. URL: https://
politconservatism.ru/experiences/hajdegger-dugina-i-nadezhdy-na-russkuyu-
konservativnuyu-revolyutsiyu.

131	 См.: Дугин А. Большая Перезагрузка и Великое Пробуждение // РИА Новости. 
15.02.2021. URL: https://ria.ru/20210215/perezagruzka-1597564983.html; Сурков 



109Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

шую роль стала играть и новая система управления населени-
ем, принявшим национал-консервативные ориентиры, органы 
власти, управляющие коллективной памятью132. К концу эпохи 
постсоветские публичные дискуссии в значительной мере про-
исходили между разными лагерями национал-консерваторов 
с минимальным участием либералов и левых мыслителей133.

В то же время поразительно, как надежно и бесповорот-
но постсоветское воображение не  принимало ни марксист-
скую, ни постмарксистскую левую критику. Частью общей 
постсоветской социальной реальности стали не только дикий 
восточноевропейский капитализм и вопиющее неравнопра-
вие по множеству параметров, но и неприятие социалистиче-
ской или социал-демократической идеологий для партийного 
строительства или протестных движений в  постсоветских 
странах. Уже в  1998  году Мирослав Попович указывал, что 
левые идеи в  постсоветском контексте большинству насе-
ления казались регрессивными и  реакционными, тогда как 
националистические идеи продвигали «консервативное Воз-
рождение», «конструкцию Нового Общества» и  «создание 
Государства… и Нации из аморфной массы»134. Такое вообра-
жение было эффективно во многом еще и потому, что запрос 
на социальную справедливость постоянно «канализировали» 
(и попутно цинично подрывали любую надежду на сокраще-
ние социальных разрывов) популисты — Александр Лукашенко 

В. Одиночество полукровки (14+). Стр. 1 и далее.
132	 О конфликтах коллективной памяти см.: Mälksoo M. The Memory Politics of  Be-

coming European: The  East European Subalterns and the  Collective Memory of  
Europe // European Journal of  International Relations. 2009. № 4. Стр. 653–680; 
Langenbacher E., Shain Y. Power and the Past: Collective Memory and International 
Relations. Washington, 2010; Kasianov G. Memory Crash: The Politics of  History in 
and around Ukraine, 1980s–2010s. Budapest, 2022.

133	 О специфике идеологических дебатов в рамках «консервативного консенсуса» 
см.: Якубін О. «У протистоянні двох консерватизмів немає місця прогресу». Ми-
хайло Мінаков про вибори, популізм та українських інтелектуалів // Спільне. 
05.06.2019. URL: https://commons.com.ua/en/intervyu-z-mihajlom-minakovim/.

134	 Попович М. Міфологія в  суспільній свідомості посткомуністичної України  // 
Дух і Літера. 1998. № 3–4. Стр. 57–69. С. 65–66.



110 Постсоветский человек и его время

в Беларуси, Владимир Жириновский в России или Юлия Тимо-
шенко в Украине. И хотя левая и леволиберальная идея, кри-
тика и даже практика все время присутствовали в постсовет-
ских странах, они не смогли повести за собой ни протесты на 
Болотной, ни Евромайдан, ни белорусский Протест-2020, ни 
антивоенные движения в Беларуси и России 2022 года. Постсо-
ветские левые интеллектуальные движения135 не смогли стать 
противовесом ни неотрадиционалистам, ни неолибералам, ни 
«технократам», а их влияние на языки транзитологии было еще 
меньшим, чем консерваторов.

Война и прерванный транзит
Постсоветская эпоха с  ее посткоммунистическим транзи-
том закончилась в  2022 году. Теперь анализ можно продол-
жить на новых основаниях: эта эпоха стала сформированным, 
завершенным предметом исследования, по отношению к которому 
можно удерживать не только исследовательскую дистанцию, 
но и временнýю. Транзитология оказалась важной и жизне-
способной трансдисциплинарной академической областью, 
долгое время бывшей центром не только исследовательского, 
но и политического воображения о процессах в постсоветских 
обществах. Исследователи-транзитологи сталкивались с не-
сколькими постоянно меняющимися, но взаимосвязанными 
обстоятельствами: с  прогрессом и  регрессом постсоветских 
обществ, с плюрализмом методов и позиций в самой дисци-
плине. Сейчас общества Восточной Европы и Северной Евр-
азии вышли из постсоветского состояния, погружаясь в новую 
историческую цезуру и готовясь к вступлению в новую эпоху 

135	 Интеллектуальные поиски этого лагеря обнаруживаются в журналах «Архэ» 
и  «Toпос» в  Беларуси, в  дискуссиях на платформах «Спільне» и  «Хвиля» 
в  Украине, в  спорах на страницах «Неприкосновенного запаса» и  «Логоса» 
в России, в работах Ильи Будрайтскиса (Будрайтскис И. Мир, который построил 
Хантингтон и в котором живем все мы. Парадоксы консервативного поворота 
в России. М., 2022), Ярослава Грицака (Грицак Я. Подолати минуле: глобальна 
історія України. Львів, 2021) или Бориса Кагарлицкого (Кагарлицкий Б. Долгое 
отступление. М., 2023).



111Часть третья  Эволюция представлений о постсоветской эпохе

с  иными характеристиками, мало связанными с  собственно 
советским наследием.

Особо стоит отметить, что понимание процессов в пост-
советских странах и  регионе в  целом в  последние  годы все 
меньше зависело от словаря и  оптик разных транзитологи-
ческих школ Запада. Одновременно все сильнее становилась 
национальная или «суверенная» перспектива в социальных 
и политических науках, оказывавшихся под идеологическим 
контролем правительств. Хотя Восточная Европа и Северная 
Евразия и оставались мир-системной периферией, гегемония 
концепций, рожденных в западных университетах, в послед-
нее десятилетие постсоветской эпохи оказалась значительно 
поколеблена. Ее влияние на языки самоописания современных 
народов и властных элит на востоке Европы подточено науч-
ными школами и идеологическими группами, описывавшими 
социально-политические и культурные процессы в обществах 
после распада СССР в терминах национальной или даже суб-
национальной истории.

Постсоветский переход был заложником политической 
веры в либеральный прогресс, отсылающий к лучшему желан-
ному будущему. Это верование отвечало и на запрос поздне-
советских множеств, и  на возникающие постсоветские на-
циональные картины мира. Но в борьбе за видение будущего 
победили лидеры национализации, в скором времени задав-
шие тон в интерпретации этого будущего в терминах исправ-
ления — а чаще повторения — ошибок прошлого. Мирослав 
Попович был прав, указывая на диалектику национал-консер-
вативной гегемонии, которая из «национального Возрожде-
ния» выводила прогресс, ориентированный на былое. Именно 
поэтому такую важную роль приобрели институты управления 
коллективной памятью, а конфликты последнего периода пост-
советской эпохи превращали память в еще один тип оружия.

В трансформациях постсоветского воображения зна-
чение транзита-перехода потеряло точку референции*: бу-
дущее не  только стало напоминать прошлое, но и  потеряло 



112 Постсоветский человек и его время

жизненаправляющую ценность. Постсоветское кочевье нача-
лось с развала Союза, но на пути к землям обетованным проро-
чество, его направлявшее, было забыто. Постсоветский человек 
дезориентировался, как об этом мечтал Юрий Андрухович, но 
с иным результатом: он не стал жителем центра Европы, а про-
сто заблудился во все более диком поле, дичая вместе с ним.



Часть четвертая   
Плоды постсоветской 
политической креативности

Итак, оба плана постсоветской истории, событийный и нар-
ративный, описанные в двух предыдущих частях, указывают 
на то, что хотя этот период и был относительно недолгим — 
между холодной и российско-украинской войнами, — он был 
и  временем ярких драматических происшествий в  жизни 
народов Восточной Европы и Северной Евразии. Результаты 
этих процессов имеют критическое значение как для пони-
мания причин хрупкости демократических итогов и инфра-
структуры мира между народами в регионе, так и для про-
гнозирования дальнейших процессов в  этой части мира. 
Во  второй межвоенный период восточноевропейские и  се-
вероевразийские общества заново изобретали государствен-
ность, идеологический плюрализм, конкурентную политику, 
гражданственность, национальность, социальную инклюзив-
ность, богатство, бедность и другие политические и социаль-
но-политические феномены, институты и практики. И в этих 
творческих процессах свобода и подчинение, демократиче-
ское творчество и авторитарные инновации сосуществовали 
и боролись за доминирование в каждом обществе и во всем 
регионе в целом.

В заключительной части этой книги я попытаюсь све-
сти своего рода «бухгалтерский баланс за отчетный период»: 
чего именно достигли постсоветские народы с точки зрения 
значимых демократических и  автократических институ-
циональных достижений. В этом мне помогут базы данных, 
касающиеся разных измерений политических и социально-
экономических процессов в постсоветских странах, но чаще 
я буду использовать данные и основанные на них индикаторы 



114 Постсоветский человек и его время

высокого уровня обобщения из базы «Разнообразие демо-
кратии»136.

Демократические достижения постсоветских народов
Самым значимым достижением демократического творчества 
постсоветских народов является построение новых государств, 
основанных на системах с  распределенной верховной вла-
стью — едва ли не первой длительной практикой такого рода 
в данном регионе. Конечно, государства в Восточной Европе 
и Северной Евразии существовали задолго до постсоветского 
периода, поэтому государственное строительство в последние 
тридцать с лишним лет стоит расценивать именно как пере-
основание государственности. Это переоснование, как описано 
выше, связано с преодолением советского политического опы-
та, в связи с чем новые государства должны были обеспечить 
политическую свободу, возможность предпринимательства, 
верховенство права и  гарантии невозвращения к  советской 
политической действительности.

Новые политические институты переосновывались 
в ходе пересмотра соотношения публичной и приватной сфер, 
существовавших в Советском Союзе. Большевистский социо-
политический эксперимент, сталинский тоталитаризм и пост-
сталинский советский авторитаризм во многом отличались 
и  внутренне составляли разнообразие единого советского 
состояния. Это единство обеспечивалось прежде всего тем, что 
публичная сфера их социального мира разрослась до таких 
масштабов, что поглотила большую часть жизненных про-

136	 База «Разнообразие демократии»  — или V-Dem  — предоставляет многомер-
ный и дезагрегированный набор данных, который отражает сложность кон-
цепции демократии как системы правления, выходящей за рамки простого 
наличия выборов. Ее исследовательский коллектив различает пять высоко-
уровневых принципов демократии: электоральный, либеральный, партиси-
пативный*, совещательный и  эгалитарный*. А  также собирает данные для 
измерения этих принципов, в том числе относящиеся к постсоветским стра-
нам. Больше об этой базе данных см.: Varieties of  Democracy, n.d. URL: https://
www.v-dem.net/.



115Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

странств приватной сферы. Советская система колонизировала 
Жизненные миры* восточноевропейских и североевразийских 
сообществ с  помощью альтернативной модернизационной 
программы, где научно-секулярное индустриальное мировоз-
зрение и марксистская универсалистская этика соседствовали 
с неэмансипированным индивидом и особой коллективностью, 
распределенной по ячейкам советской социальной структу-
ры137. В этом структурном дисбалансе между двумя сферами 
публичность теряла свою эмансипирующую силу, а приват-
ность была не способна защитить культурную ризому*, при-
дающую смысл жизни индивидам и сообществам. Партийный 
идеологический отдел ЦК создавал лишь идейные суррогаты, 
подменяющие ценностно-смысловые структуры Жизненного 
мира. Какое-то время это срабатывало, но к концу 1980-х эти 
суррогаты утратили действенность и привели советское обще-
ство к глубочайшему экзистенциальному кризису.

Разрастание публичности связано с тем, что сверхоргани-
зация единой партии — Коммунистической партии Советского 
Союза (КПСС) — контролировала все публичные, государствен-
ные, экономические, финансовые, культурные и прочие инсти-
туты. КПСС была своего рода переосмысленной сверхоргани-
зацией гражданского общества, установившей контроль за 
публичными и приватными институтами, включая другие гра-
жданские ассоциации, семью, общину, бизнес, религию и даже 
интимность. В условиях разросшейся публичной сферы руко-
водящие подразделения партии срослись с центрами власти, 
вобрали их и стали ими.

Именно поэтому энергия постсоветского политического 
творчества отчасти была направлена на разрушение партийной 
монополии в союзном центре и в советских республиках. Уже 
в 1988–1989 годах, когда проходила первая довольно свободная 
избирательная кампания в СССР, борьба с привилегированным 

137	 Об этом подробнее см.: Минаков М. Диалектика современности в  Восточной 
Европе. Опыт социально-философского осмысления. Киев, 2020. С. 18 и далее.



116 Постсоветский человек и его время

положением компартии, установленным статьей 6 Конститу-
ции СССР, стала приоритетом оппозиционных депутатов. Эта 
статья советской конституции гласила:

«Руководящей и направляющей силой советского обще-
ства, ядром его политической системы, государственных 
и общественных организаций является Коммунистиче-
ская партия Советского Союза. КПСС существует для 
народа и служит народу. Вооруженная марксистско-ле-
нинским учением, Коммунистическая партия определя-
ет генеральную перспективу развития общества, линию 
внутренней и внешней политики СССР, руководит вели-
кой созидательной деятельностью советского народа, 
придает планомерный научно обоснованный характер 
его борьбе за победу коммунизма»138.

С началом декоммунизации в 1991 году во всех советских рес-
публиках КПСС, ее структуры, а также силовое ведомство КГБ 
стали объектами запретов. Так, компартию запретили либо по 
решению республиканских Верховных Советов (например, 
в Украине ее запретили 30 августа, а в Латвии — 10 сентября) 
или по решению республиканских президентов (например, 
в Узбекистане — 29 августа, а в России — 6 ноября). Как прави-
ло, позже эти решения дублировались судебными решениями. 
Имущество КПСС передавалось республиканским правитель-
ствам. Разветвленную партийную сверхструктуру уничтожа-
ли как своего рода плотину, сдерживавшую энергию полити-
ческого творчества сообществ Восточной Европы и Северной 
Евразии139.

Преодолевая советский опыт, постсоветское государ-
ственное строительство основывалось на многопартийных 
системах в  новых обществах, освобождении политических 

138	 Конституция СССР. М., 1977. Ст. 6.
139	 Больше о десоветизации начала 1990-х см.: Волгин Е. Проблема департизации 

в  России в  начале 1990-х  гг.  // Вестник Московского университета. Серия 8. 
История. 2014. № 4. Стр. 102–123; Касьянов Г. Украина 1991–2007: очерки но-
вейшей истории. Киев, 2008. С. 22 и далее; Мухаметов Р. Роль декоммунизации 
в  политическом транзите государств Восточной Европы  // Вестник Омского 
университета. Серия «Исторические науки». 2018. № 1. Стр. 204–210.



117Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

институтов от контроля партии и  одновременно контроля 
граждан над возникающими институтами, распределением 
центров власти с помощью новых конституций, партий, СМИ 
и гражданских организаций.

Стоит учитывать, что представление о политике, государ-
стве, праве, экономике или конкуренции у граждан позднего 
Советского Союза было связано с двумя типами личного опыта: 
с участием в публичной жизни в позднесоветском авторитар-
ном обществе и с утопическим воображением о «западной сво-
боде». Это воображение формировалось как в виде сопротив-
ления советской пропаганде (с ее критикой буржуазных идей 
и институтов), так и в виде восприятия информации из «запад-
ных источников» и политических верований перестроечных 
времен. Если советский политический опыт был предметом 
для (само)преодоления, то политическая и экономическая сво-
бода — весьма смутным объектом политического воображения. 
На практике мало кто из акторов постсоветских преобразова-
ний на личном опыте знал, что такое свобода, что такое поли-
тическая партия, как функционирует идеологическое много-
образие, как выстраивать отношения между ветвями власти 
или где проложить границу между приватной и  публичной 
сферами. Постсоветский период начинался с  потребности 
и желания создавать новые государства и политико-правовые 
режимы, не имея при этом ни опыта, ни знаний. Что по-своему 
подчеркивает и свободу, и дерзость революционных начина-
ний того времени.

Сознательно порывая с  советским политическим опы-
том, постсоветские государства строились как будто с нуля, 
в хаосе цезуры 1989–1991 годов и связанных с нею двух рево-
люционных пространств — публичного и приватного. Люди, 
не  имевшие личного опыта политической, экономической, 
социальной или религиозной свободы, на свой страх и риск 
полагали новые начала новых обществ, государств, фирм, гра-
жданских и религиозных организаций. Волна «приватных» ре-
волюций вела к возникновению новых частных предприятий, 



118 Постсоветский человек и его время

к приватизации советских госпредприятий, к запуску новых 
для советского человека сфер услуг и финансовых учрежде-
ний. Семья, сексуальность, гендер, телесность и интимность 
оказывались пространством для экспериментирования с собой, 
своими близкими и Иными. В то же время волна «публичных» 
революций создавала новые государства, конституции, поли-
тико-правовые системы, конкурентную политику, идеологиче-
ский плюрализм и пространство для гражданских движений 
и организаций.

Ирония истории заключается в том, что постсоветские 
государства выросли из Советов: именно союзный и респуб-
ликанские Верховные Советы, избранные в 1989–1990 годах, 
стали платформами для создания новых политических про-
странств. Верховный Совет СССР стал стремительно терять свое 
значение в августе 1991 года из-за попытки переворота ГКЧП 
и прерывания процесса подготовки нового Союзного догово-
ра. Хотя советские граждане поддержали идею «обновленного 
Советского Союза» на мартовском референдуме 1991 года, ни 
президент СССР Михаил Горбачев, ни Верховный Совет СССР 
не смогли реализовать волю граждан. С победой президента 
РСФСР Бориса Ельцина над путчистами в Москве республи-
канские Верховные Советы получили возможность создать 
независимые государства на территориях своих республик.

В рамках советской политической системы Верховный 
Совет был высшим органом государственной власти, в  его 
структуре исполнительная и  законодательная ветви власти 
формально слиты. Судебная ветвь власти в  СССР, опять же 
формально, существовала отдельно. Отдельно существовали 
республиканские и  союзные госструктуры (за исключением 
России, чьи структуры в  СССР оказались почти не  развиты, 
а РСФСР управлялась по большей части союзными институ-
тами). Однако эти формальные отличия имели мало реально-
го веса из-за всеобъемлющего контроля КПСС, воплощавшей 
единство верховной власти во всех ее измерениях.



119Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

Выборы в республиканские Верховные Советы в 1990 году 
привели к власти новое поколение политиков, которые, в отли-
чие от союзных народных депутатов, оказались гораздо более 
дистанцированы от компартии. Формально многие из них все 
еще были членами КПСС, хотя в республиканских выборах мог-
ли участвовать кандидаты и от некоммунистических партий. 
Партийный плюрализм и даже парламентское некоммунисти-
ческое большинство возникали в республиканских советах. Так, 
в Верховный Совет РСФСР прошли 86% членов КПСС (при 11% 
депутатов от «Демократической России»), в Верховный Совет 
Литовской ССР  — 36% (при 68% представителей движения 
«Саюдис»), в Верховный Совет Украинской ССР — 53% (осталь-
ные — независимые или представители четырех альтернатив-
ных коммунистам блоков), а в Верховный Совет Грузинской 
ССР — 30% (остальные — представители десяти блоков с 54% 
мандатов у блока «Круглый стол — Свободная Грузия»)140. Было 
большинство голосов у членов КПСС или нет, но именно эти 
Верховные Советы принимали решения о независимости сво-
их республик и о новом распределении властных полномочий 
после распада СССР с постоянно уменьшающейся ролью ком-
партии и ее тающих рядов141.

Начиная с 1992 года можно говорить о том, что из рес-
публиканских Верховных Советов выделяются две ветви вла-
сти  — правительство (исполнительная власть) и  парламент 
(легислатура). Правительство объединяло элементы двух со-
ветских органов — Президиума Верховного Совета и Совета 
Министров, а  парламенты формировались из оставшихся 
оргчастей Верховного Совета. Этот процесс шел непросто, 

140	 Об этом см.: Olson D. M., Norton P. Post-Communist and Post-Soviet Parliaments: 
Divergent Paths from Transition  // The  Journal of  Legislative Studies. 2007. 
№ 13(1). Стр. 164–196; Turovsky R. Party Systems in Post-Soviet States: The Shap-
ing of  Political Competition // Perspectives on European Politics and Society. 2011. 
№ 12(2). Стр. 197–213.

141	 Как правило, это происходило в  виде создания конституционных комиссий 
и принятия новых конституций. Но в некоторых случаях могло происходить 
в виде «конституционных договоров», как, например, в Украине.



120 Постсоветский человек и его время

поскольку новые ветви власти в начале 90-х стали вести борьбу 
за институциональное превосходство в политической системе. 
Эта борьба могла принимать радикальные формы, как в слу-
чае подавления Государственной Думы РФ в Москве 1993 года 
или как «перетряхивание депутатов» (применение личных ре-
прессий) президентом Лукашенко, усиливающим свою власть 
в Минске после победы на выборах в 1994 году. Или же про-
ходила легко, почти в одно касание, как в Казахстане и Турк-
менистане в 1992–1994 годах.

К началу XXI века эта борьба между ветвями власти при-
вела к  формированию в  постсоветском регионе шести пар-
ламентских республик (Армения, Грузия142, Латвия, Литва, 
Молдова и  Эстония), двух формально полупрезидентских 
республик (Азербайджан и Украина)143 и семи президентских 
республик (Беларусь, Казахстан, Кыргызстан, Россия, Таджи-
кистан, Туркменистан и  Узбекистан). Специфичные прези-
дентские республики сформировались также в четырех непри-
знанных постсоветских государствах: в  Абхазии, Нагорном 
Карабахе, Приднестровье и Южной Осетии144. В случае парла-
ментских республик парламенты оставались ведущим полити-
ческим институтом, который утверждал законы и контролиро-
вал правительство. В президентских республиках президенты 
возглавили исполнительную власть и с помощью формальных 

142	 До 2017 года Грузия была полупрезидентской республикой.
143	 При этом неформально президенты обеих стран имеют больший вес, чем пар-

ламенты. В случае Украины республика переходила несколько раз из форма-
лизации то парламентско-президентской, то президентско-парламентской 
республики, однако в  реальности каждый президент добивался неформаль-
ного, а иногда и формального верховенства.

144	 Эта же форма правления также была установлена в гособразованиях Донец-
кой и Луганской народных республик в 2014–2022 гг. Специфика этих прези-
дентских республик — неразрывная связь президентов со спецслужбами или 
военными ведомствами СССР или России. Этот президенциализм во многом 
связан с высокой вероятностью ведения войн с «материнскими государства-
ми» и постоянным существованием постсоветских непризнанных гособразо-
ваний в чрезвычайном положении.



121Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

и  неформальных методов контролировали парламенты145. 
В  случае смешанных республик с  гибридными режимами 
(например, в  Украине) с  1992-го и  вплоть до 2019  года пре-
зиденты и парламенты боролись за контроль над Кабинетом 
министров. Кроме того, разделение властей функционировало 
как дистанция между центральными и местными выборными 
и назначаемыми органами власти. Так или иначе, критичным 
для построения постсоветского демократического государства 
было принятие элитами и населением идеи о разделении вер-
ховной власти государства на ветви под управлением назна-
чаемых и выборных чиновников, а также воплощение этого 
деления на практике.

Разделение верховной власти на ветви и уровни
То, как это разделение стало частью постсоветской политиче-
ской практики, можно увидеть с помощью Индекса разделе-
ния власти146. Измерение этого показателя отвечает на вопрос 
о том, существуют ли выборные местные и региональные орга-
ны власти, и если да, то в какой степени они могут работать без 
вмешательства со стороны неизбираемых органов на местном 
уровне. Соответственно, самый низкий балл присваивается 

145	 Впрочем, в  случае Молдовы президенты Владимир Воронин (2001–2009) 
и Майя Санду (правит с 2020 года) действовали с позиций доминирования над 
парламентом.

146	 Тут и  далее в  этом разделе измерения индексов и  других показателей взяты 
из базы данных V-Dem. В большинстве случаев сравнение постсоветских про-
цессов ведется по четырем страновым кейсам*  — Эстонии, России, Украине 
и Узбекистану. Эстонский пример — парламентская республика со стабильно 
высокими показателями демократического развития, при сильном влиянии 
институтов Совета Европы, ЕС и НАТО. Россия — пример президентской рес-
публики, пережившей период демократизации, но затем упадок демократии 
перерос в период глубокой автократизации, при некотором влиянии институ-
тов Совета Европы. Украина — пример смешанной республики с несколькими 
переходами от роста к  упадку демократии и  от роста к  упадку автократии, 
при некотором влиянии институтов Совета Европы и ЕС. И, наконец, Узбеки-
стан  — пример президентской республики с  долгой автократизацией после 
очень недолгого периода демократизации, с  минимальным влиянием извне 
на политические структуры страны.



122 Постсоветский человек и его время

стране, где выборные должности подчинены невыборным 
должностям, а высокий — стране, в которой избранные органы 
власти могут действовать без ограничений со стороны неиз-
бранных субъектов147.

Как показывает Индекс разделения власти (см. график 1), 
в трех случаях из четырех разделение исполнительной и зако-
нодательной ветвей власти четко и однозначно происходит ме-
жду 1990 и 1992 годами. В Эстонии это разделение закрепилось 
еще в первые годы восстановления независимости и оставалось 
стабильным вплоть до момента написания этой книги. В Украи-
не и России разделение исполнительной власти и легислатуры 
произошло в тот же момент, но оставалось предметом борьбы 
в политической системе между ветвями власти. В России прези-
денциализм победил в 1993 году и с тех пор постоянно усили-
вался. А Украина устанавливала парламентско-президентскую 
модель правления в 2006–2010 годах и с 2014 года, хотя нефор-
мально даже в эти моменты президентский институт усиливал 
свое влияние не только на исполнительные органы, но и на 
законодателей. В случае Узбекистана представлена модель тех 
постсоветских государств, которые после развала СССР крайне 
быстро свернули демократизацию и перешли к верховенству 
власти назначаемых органов, а не выборных.

Достижения постсоветских народов в разделении вер-
ховной власти дополняют данные Индекса «Законодательные 
ограничения исполнительной власти». График 2 описывает, 
как законодательная власть, а также генеральный прокурор 
или омбудсмен — институты, привнесенные извне как демо-
кратические модели, но существенно переосмысленные в пост-
советских национальных государствах, — были способны осу-
ществлять надзор за исполнительной властью148. На графике 
видно, что эстонский и узбекистанский кейсы представляют 

147	 Varieties of  Democracy. February 2023. URL: https://v-dem.net/about/v-dem-
project/methodology/.

148	 См.: Varieties of  Democracy, n.d. URL: https://www.v-dem.net/.



123Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

полярные примеры того, как выборная легислатура контроли-
рует исполнительную власть (в первом случае) или как органы 
исполнительной власти контролируют избираемых законо-
дателей (во втором случае). В случае России видно, что борьба 
двух ветвей власти в течение всех 90-х завершилась в ХХI веке 
системным доминированием исполнительной ветви в  РФ 
(сближаясь с узбекской ситуацией). Украинский кейс связан 
с  продолжением системного противостояния ветвей власти 
вплоть до начала правления Владимира Зеленского.

Переоснование государства, 
гражданственность и этнонационализм*
Не менее важным было представление об источнике сувере-
нитета и легитимности переоснованного постсоветского госу-
дарства. Для части этих государств источником легитимности 
стало волеизъявление граждан на референдуме (Туркмени-
стан, Узбекистан и Украина). Для других новых государств ис-
точником суверенитета была историческая традиция государ-
ственности, прерванная Советским Союзом и восстановленная 
с его распадом (Азербайджан, Грузия, Латвия, Литва, Молдова 
и Эстония). В прочих случаях решения о переосновании при-
нимались Верховными Советами как представительными орга-
нами республик и их граждан.

В дополнение к воле граждан или истории легитимность 
новых государств вытекала из ценностей демократии и вер-
ховенства права. Это заметно, например, в  формулировках 
деклараций о  суверенитете и  независимости постсоветских 
республик, а также ранних постсоветских конституций. В них 
присутствует не только формальная сила официальной фунди-
рующей санкции, но и фиксация политического воображаемо-
го новых политических сообществ, представляющих себя осно-
вателями демократических правовых и политических систем.

«Верховный Совет Украинской ССР, выражая волю на-
рода Украины, стремясь создать демократическое обще-
ство, исходя из потребностей всестороннего обеспечения 



124 Постсоветский человек и его время

прав и свобод человека, уважая национальные права всех 
народов, заботясь о  полноценном политическом, эко-
номическом, социальном и духовном развитии народа 
Украины, признавая необходимость построения пра-
вового государства, имея целью утвердить суверенитет 
и самоуправление народа Украины, ПРОВОЗГЛАШАЕТ 
государственный суверенитет Украины как верховен-
ство, самостоятельность, полноту и неделимость власти 
Республики в пределах ее территории и независимость 
и  равноправие во внешних сношениях» (Декларация 
о  государственном суверенитете Украины, 16 июля 
1990 года).

«Верховный Совет Армянской ССР, выражая единую 
волю народа Армении, сознавая свою ответственность за 
судьбу армянского народа в осуществлении чаяний всех 
армян и восстановлении исторической справедливости, 
исходя из принципов Всеобщей декларации прав чело-
века и общепризнанных норм международного права, 
претворяя в жизнь право наций на свободное самоопре-
деление, основываясь на совместном Постановлении 
Верховного Совета Армянской ССР и Национального Со-
вета Нагорного Карабаха от 1 декабря 1989 года «О вос-
соединении Армянской ССР и Нагорного Карабаха», раз-
вивая демократические традиции образованной 28 мая 
1918 года независимой Республики Армения, имея це-
лью создание демократического, правового общества, 
ПРОВОЗГЛАШАЕТ начало процесса утверждения неза-
висимой государственности» (Декларация о независимо-
сти Армении, 23 августа 1990 года).

«Выражая волю Народа, Верховный Совет Литовской 
Республики постановляет и  торжественно провозгла-
шает, что восстанавливается реализация суверенных 
прав Литовского государства, попранных чужой силой 
в 1940 году, и отныне Литва вновь становится незави-
симым государством. Акт Литовского Совета о Незави-
симости от 16 февраля 1918 года и Резолюция Учреди-
тельного Сейма от 15 мая 1920 года о восстановлении 
демократического Литовского государства никогда 
не утрачивали правовой силы и являются конституцион-
ной основой Литовского государства. Территория Литов-



125Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

ского государства является целостной и неделимой, на 
ней не действует конституция любого другого государ-
ства. Литовское государство подчеркивает свою привер-
женность общепризнанным принципам международно-
го права, признает неприкосновенность границ, как это 
сформулировано в Заключительном акте Хельсинкского 
совещания по безопасности и сотрудничеству в Европе, 
принятом в 1975 году, гарантирует права человека, гра-
жданина и национальных меньшинств. Верховный Совет 
Литовской Республики как выразитель суверенной воли 
настоящим актом приступает к  реализации полного 
суверенитета Государства» (Акт о восстановлении неза-
висимости Литовского государства, 11 марта 1990 года).

Одновременно с этим демократическим началом в тех же до-
кументах присутствуют гражданский и этнонационалистиче-
ский аргументы. Постсоветские демократические государства 
основывались как политико-правовые системы, укорененные 
в этнонациональные сообщества. Что еще раз демонстрирует, 
как в начале 1990-х демократизация и национализация шли 
рука об руку в процессе основания государств. Впрочем, в даль-
нейшие этапы постсоветской эпохи эти две тенденции не толь-
ко поддерживали, но и подрывали друг друга, создавая дина-
мику политических режимов, по-разному использовавших 
возможности возникших политических систем, и  управляя 
многообразием населения на подконтрольных территориях.

По замыслу республиканских лидеров, управлявших рас-
падом СССР, новые государства должны были существовать 
в пределах административных границ советских республик. 
Территориальное измерение новых государств по умолча-
нию легитимировалось советским административно-терри-
ториальным наследием149. Впрочем, демократизация вовле-
кала граждан в  принятие решений и  делала их активными 
участниками, в том числе и процессов определения границ. 

149	 В случае Украины эта легитимность была в незыблемом областном делении, 
закрепленном как в  Конституции, так и  в  политическом воображении элит 
и населения.



126 Постсоветский человек и его время

А  национализация политического воображения увязывала 
границы с  этническими, языковыми, конфессиональными 
и  прочими идентичностными группами. Такая взаимосвязь 
вела к  «параду суверенитетов» не  только союзных респуб-
лик, но и в пределах самих республик. В Азербайджане, Гру-
зии, Молдове, Российской Федерации и Украине это привело 
к  сильным сепаратистским, а  зачастую и  ирредентистским 
и  сецессионистским процессам150. Кровавые национальные 
конфликты на Южном Кавказе могли привести к этническим 
чисткам и образованию непризнанных государств, поддержан-
ных Москвой в случаях Абхазии и Южной Осетии и Ереваном 
в случае Нагорного Карабаха в 1990–1993 годах. В те же годы 
в Молдове конфликт между гражданами перешел в войну с уча-
стием и России, что привело к ситуации, когда правительство 
в Кишиневе утратило контроль за Приднестровским регионом. 
В 1992–1994 годах под угрозой была и целостность Украины 
из-за сепаратистского движения в Крыму. И сама Российская 
Федерация находилась под угрозой распада, преодоленного 
Москвой с помощью как военной силы (например, на Северном 
Кавказе), так и политических средств (например, в Татарстане 
и Башкортостане).

С одной стороны, ирредентизм и  сецессионизм были 
продолжением тех же процессов фрагментации советского 
общества, которые привели к независимости и советские рес-
публики. Постсоветское политическое творчество и массовые 
национально-освободительные движения необязательно шли 
в рамках советских административных границ. С другой сто-
роны, войны и этнические конфликты, возникавшие в процессе 
фрагментации Союза, оказывали самое негативное влияние на 
демократическое качество постсоветского политического твор-
чества. Часть проблем, связанных с этими процессами, была 
разрешена благодаря подписанию Будапештского меморан-

150	 Об этом см.: Minakov M., Isachenko D., Sasse G. (eds.). Post-Soviet Secessionism: Na-
tion-Building and State-Failure after Communism. Stuttgart, 2021. С. 4 и далее.



127Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

дума в 1994 году. Формально меморандум предоставлял Бела-
руси, Казахстану и Украине гарантии безопасности в пределах 
их административных границ в обмен на частичную передачу 
России и частичное уничтожение советского ядерного арсена-
ла на их территориях151. Неформально же меморандум закре-
пил взаимное признание границ новообразованных государств 
и положил конец поддержке Россией сецессионистских и ирре-
дентистских движений в постсоветских республиках152. Нефор-
мальная сторона договоренностей реализовалась, например, 
в том, что при поддержке Кремля украинское правительство 
вернуло контроль над Крымом, а также началась подготовка 
двусторонних договоров о  дружбе и  сотрудничестве между 
Россией и республиками. Взаимное признание суверенности 
и границ позволило нормализовать отношения между возник-
шими постсоветскими государствами и вступить в интеграци-
онные проекты нового поколения, где Россия была лишь одним 
из возможных партнеров наряду, например, с ЕС, НАТО, ГУУ-
АМ153 или Шанхайской организацией сотрудничества.

Либерально-демократический потенциал 
европейской интеграции
Самым важным интеграционным проектом для демократи-
ческого творчества постсоветских народов было вступление 
в Совет Европы. Совет Европы является региональной между-
народной организацией, членство в  которой возможно при 
наличии в политико-правовых системах норм и правил, базо-
вых для демократии и верховенства права. В 1993 году в Совет 

151	 Grant T. The Budapest Memorandum of 5 December 1994: Political Engagement or 
Legal Obligation? // Polish Yearbook of  International Law. 2014. № 34. Стр. 89–114.

152	 Minakov M. Shades of  Periphery. С. 66 и далее.
153	 ГУУАМ, или Организация за демократию и  экономическое развитие,  — 

это региональная организация на постсоветском пространстве, созданная 
в 1997 году Грузией, Украиной, Узбекистаном, Азербайджаном и Молдавией 
в поддержку тесной интеграции с Западом без вмешательства России. Почти 
в  самом начале Узбекистан вышел из организации, что привело к  корректи-
ровке названия — ГУАМ.



128 Постсоветский человек и его время

Европы были приняты Литва и Эстония, в 1995 г. — Латвия, 
Молдова и  Украина, в  1996  г.  — Россия, в  1999  г.  — Грузия, 
в 2001 г. — Азербайджан и Армения. Евроинтеграция поддер-
живала демократическую гармонизацию политико-правовых 
систем части постсоветских стран. Для еще меньшего числа 
государств региона евроинтеграция продолжилась в рамках ЕС 
и НАТО, обеспечивая этим странам-членам поддержку инсти-
туциализации демократии, верховенства права и такой систе-
мы безопасности, которая не угрожала бы политическим сво-
бодам. В любой организационной форме евроинтеграция была 
лишь поддерживающим фактором: творческая инициатива 
исходила именно от граждан и сообществ стран-членов, хотя 
западные модели демократизации позволяли этим импульсам 
воплотиться и в менее хрупких практиках. Совет Европы и поз-
же Европейский союз стали институтами-распространителями 
успешных моделей развития, в  котором политические, гра-
жданские и экономические свободы поддерживали друг друга.

Верховенство права
Слияние творческих импульсов из внутренних и внешних ис-
точников особенно заметно в становлении постсоветских кон-
ституционных и правовых систем. Первые реформы законо-
дательства в постсоветских странах были связаны с введением 
нормативных подходов верховенства права к формированию, 
утверждению и исполнению законов, потеснивших практики 
и правовое воображение, принимавших позитивное право* за 
основу154. Первая волна написания, обсуждения и утвержде-

154	 Этот аспект исследовали авторы специального номера журнала Ideology and 
Politics Journal (№ 2(18), 2021) — «Советское и постсоветское право: несосто-
явшийся переход от социалистической законности к правовому государству». 
Издание под редакцией Михаила Антонова и Дмитрия Вовка. Особенно стоит 
отметить следующие статьи: Померанц У. Россия и  вечный поиск верховен-
ства права: зарождение, отклонения, восстановление и  тупик. Стр.  10–30; 
Антонов М. Юридический позитивизм и проблемы развития российского пра-
ва. Стр. 121–152; Барретт Т. Олигархи и судьи: политическая экономия судов 
в  постсоветских неконсолидированных демократиях. Стр.  259–292; Вовк Д., 



129Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

ния конституций новых государств в 1990–1994 годах была 
важнейшей частью государственного и национального строи-
тельства. Новые законодательства стали неотъемлемой частью 
постсоветской демократизации, поддерживая политические 
и  экономические свободы, инкорпорируя права человека 
и нормы Совета Европы в национальные правовые системы, 
а также утверждая автономию судебной ветви власти.

Обобщающий результат этих политико-правовых про-
цессов можно рассмотреть с  помощью измерения Индекса 
верховенства права (см. график 3). Этот показатель является 
обобщенной оценкой того, насколько прозрачно, предсказуе-
мо и одинаково исполняются законы, а также в какой степени 
действия чиновников соответствуют законам155. Эстонский 
кейс представляет собой максимальный успех постсоветского 
становления верховенства права, поддержанный участием 
в Совете Европы, ЕС и НАТО. Кейсы РФ и Украины показывают, 
как введение принципа верховенства права в политико-право-
вую систему стало важным моментом для становления новых 
независимых государств и как позже этот институт был объек-
том давления со стороны автократических институтов. Узбе-
кистанский кейс является примером того, как уже в середине 
90-х ранние постсоветские правовые достижения пересматри-
вались при концентрации власти президентским институтом.
Во всех четырех кейсах видно, что принцип верховенства права 
стал практиковаться политиками и государственными деятеля-
ми в начале 90-х и либо усиливал демократические тенденции, 
либо становился объектом целенаправленного разрушения 
оснований демократии со стороны акторов, поддерживающих 
автократическую программу.

Барабаш Ю. «У судей есть политическое чутье». Юриспруденция Конституци-
онного суда Украины в политически чувствительных делах. Стр. 314–335.

155	 См.: Varieties of  Democracy, n.d. URL: https://www.v-dem.net/.



130 Постсоветский человек и его время

Автономия судебной ветви власти
Важнейший элемент и разделения верховной власти, и сле-
дования принципу верховенства права  — выведение судеб-
ной системы в отдельную автономную ветвь власти. Судебная 
власть формировалась в процессе эволюции советских судеб-
ных органов, их выхода из-под партийного контроля и пере-
хода под контроль республиканских правительств. Хотя все 
постсоветские конституции устанавливают автономию судов, 
а в части случаев наделяют конституционные или верховные 
суды полномочиями «гарантов конституционных прав и сво-
бод», в реальности чиновники (как представители исполни-
тельной ветви) и законодатели вели непрекращающуюся борь-
бу за право назначать судей и контролировать суды156.

Индекс «Судебные ограничения для исполнительной 
власти» позволяет рассмотреть в сравнительной перспективе 
то, насколько исполнительная ветвь власти соблюдала кон-
ституцию и  выполняла решения суда, а  также в  какой сте-
пени судебная ветвь власти оказывалась способной действо-
вать независимо (см. график 4). Как и в предыдущих индексах, 
эстонский и узбекистанский кейсы — радикально противопо-
ставленные примеры успешной демократизации и ее провала 
в постсоветский период. Кейсы РФ и Украины свидетельствуют 
о том, как политико-правовые системы двух стран постепен-
но расходились: в случае России суды все более попадали под 
влияние исполнительной власти, а в случае Украины автоно-
мия судов увеличивалась в периоды демократизации (начало 
1990-х, 2004–2010 гг. и после 2019 года) и уменьшалась в пе-
риоды попыток автократизации (с конца 1990-х до 2004 года, 
в период 2010–2018 гг.).

Выборы как право и практика
Еще одним важным продуктом постсоветского демократиче-
ского творчества стал институт выборов. Выборы в советской 

156	 Барретт Т. Олигархи и судьи. С. 261.



131Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

политической системе имели важное ритуальное значение: 
подданные СССР демонстрировали свою лояльность и ими-
тировали участие в смене элит, заполняя безальтернативные 
бюллетени. Участие в  советских выборах было важной дис-
циплинирующей практикой именно в  силу их имитацион-
ной природы: подчиняясь бессмысленному правилу выбирать 
без выбора, советский подданный демонстрировал властям 
и окружению свою благонамеренность и интернализировал* 
нормы и практики подчинения.

С началом постсоветской демократизации выборы и из-
бираемость властей стали, возможно, самым важным призна-
ком политической свободы. Первый опыт участия в свободных 
выборах для людей, живших в Советском Союзе, пришелся на 
1989 год, когда шла конкурентная электоральная программа 
и был избран состав Верховного Совета СССР, начавший дей-
ствовать в 1990 году. Хотя 750 мандатов все еще распреде-
ляло руководство КПСС, в том числе через подконтрольные 
«общественные организации», 1500 мандатов получили те, 
кто участвовал в публичных дебатах, общался с сограждана-
ми, успешно конкурировал с другими кандидатами и побе-
дил в достаточно непривычных обстоятельствах. Энтузиазм 
советских избирателей, характерный вообще для революци-
онных моментов, в данном случае проявил себя в высочайшем 
уровне участия в  выборах: к  урнам пришли 89,8 процента 
взрослого советского населения. На этой электоральной кам-
пании позднесоветское население училось выбирать своих 
представителей из множества, дискутировать с кандидатами 
и согражданами о преимуществах того или иного депутата 
или программы и ориентироваться в идеологическом разно-
образии. Фактически речь шла о переизобретении как инсти-
тута выборов, так и института репрезентативного парламента 
и об активной ответственной гражданственности, публичной 
дискуссии, ведущей к перераспределению властных полномо-
чий. Все это было в новинку для советского населения и позже 



132 Постсоветский человек и его время

стало важнейшим опытом для переустройства постсоветских 
государств в 1990-х годах.

Опыт свободного политического участия повторился — 
и закрепился — в 1990 году, когда прошли выборы в республи-
канские Верховные Советы. Несмотря на все еще существовав-
шие в СССР законодательные препоны для многопартийности, 
в этих выборах участвовали партийные организации, блоки 
и движения, предложившие населению не только отличие мне-
ний и кандидатов, как это было в 1989 году, но и партийные 
программы с четкими различиями в идеологической ориента-
ции. Выбирали уже не просто депутата, а политическую силу, 
с  которой избиратель разделял идеологические положения 
и договаривался о представительстве своих интересов в прави-
тельстве. Как я указывал выше, именно эти Верховные Советы 
привели республики к  независимости, разделили исполни-
тельную и законодательную ветви власти, а также запустили 
трансформацию в рамках постсоветской тетрады.

В дальнейшем электоральный элемент демократии стал 
самым сильным институтом, влияющим на «неконтролируе-
мую ротацию властных элит» (что отчасти выжило даже в стра-
нах, управляемых постсоветскими авторитарными режимами 
в 2010-х годах). Как видно из графика 5, в нашей выборке че-
тырех страновых кейсов признание важности выборов демон-
стрируется постоянным значительным (50 процентов и более) 
участием избирателей во всех выборах президентов и парла-
ментов. Стоит отметить, что выборы президентов, как правило, 
привлекают больше избирателей, чем парламентские выборы; 
это видно по паттерну явки в российском, украинском и узбе-
кистанском кейсах. Эстонский кейс свидетельствует, что уча-
стие в выборах национальной легислатуры стабильно выше, 
чем в Европейский парламент.

Выборы стали важнейшим демократическим инсти-
тутом в постсоветских политических системах. С помощью 
обобщенных данных Индекса электоральной демократии 
в  постсоветских странах можно увидеть становление и  за-



133Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

крепление этой важности в постсоветский период. Электо-
ральный принцип демократии стремится поставить прави-
телей под контроль граждан конкуренцией за их одобрение 
электоратом. Сам же принцип нуждается в том, чтобы были 
созданы условия, при которых: 1) избирательное право явля-
ется всеобъемлющим; 2) политические организации и объеди-
нения граждан могут действовать свободно; 3) свобода слова 
и независимые СМИ способны представить альтернативные 
точки зрения по вопросам, имеющим политическое значение; 
4) выборы не омрачены систематическими нарушениями и 5) 
определяют состав руководства исполнительной и  законо-
дательной ветвей власти в стране157. Как показывает график 
6, с 1993 года электоральная демократия в Эстонии имеет ста-
бильно максимальные значения, а в Узбекистане — стабильно 
минимальные. В случае России до начала правления Влади-
мира Путина этот компонент был значимым, а  в  ХХI веке 
постоянно снижался, достигнув своего минимума в послед-
ние девять лет. В Украине электоральная демократия пере-
живала расцвет в первую половину 1990-х, в период с 2004 по 
2010 год и с 2019 года, перемежаясь недолгими периодами 
упадка политических свобод.

Демократия как единство избирательных, 
правовых и делиберативных практик
Можно также сравнить электоральный компонент с  двумя 
другими ключевыми компонентами демократии  — либе-
ральным и  делиберативным* (см. график 7). Либеральный 
принцип демократии подчеркивает важность защиты прав 
личности и меньшинства от тирании государства и большин-
ства. Показатель либеральной демократии измеряет демокра-
тическое качество правления по ограничениям, наложенным 
на правительство, что достигается конституционно защи-
щенными гражданскими свободами, сильным верховенством 

157	 Об определении сбора данных для этого показателя см.: Varieties of  Democracy.



134 Постсоветский человек и его время

закона, независимой судебной системой и  эффективными 
механизмами сдержек и противовесов. В то же время Индекс 
делиберативной демократии фокусируется на процессе, по-
средством которого принимаются решения в  государстве. 
Совещательный процесс (делиберация) — это процесс, в ко-
тором общественные дискуссии об общем благе мотивируют 
политические решения и отличаются от эмоциональных при-
зывов, идентичностной солидарности или других способов 
принуждения граждан или меньшинств к повиновению вла-
стям или большинству. Согласно этому принципу, демократия 
требует уважительного диалога между информированными 
и компетентными участниками, открытыми для аргумента-
ции друг друга158.

Данные по этим трем базовым показателям демократии 
свидетельствуют, что во всех четырех страновых кейсах, какой 
бы уровень свободы ни был и насколько бы устойчивой ни была 
форма правления в конкретной стране, электоральный компо-
нент был более значимым, чем либеральный и делиберативный 
компоненты.

Стоит отметить, что граждане постсоветских стран видят 
в выборах не только политическую прагматику, но и приписы-
вают им морально-политическую значимость, что отличает 
постсоветские политические культуры от других, в том числе 
западных демократий. Выборы не только проводили не кон-
тролируемую правящими группами ротацию элит в предста-
вительских органах власти и в центральных и местных советах, 
но и воображались постсоветскими обществами как процесс 
«морального обновления власти». Весь электоральный про-
цесс — от выдвижения до подсчета голосов — имел значение 
(зачастую вопреки непосредственному опыту его участников) 
иногда морального выбора между добром и злом или чаще ме-
жду бóльшим и мéньшим злом. Подрыв доверия к результатам 
выборов на всем протяжении постсоветского периода в боль-

158	 Там же.



135Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

шинстве стран мог спровоцировать массовые протесты и при-
вести к смене режима. Именно этот морально-политический 
аспект можно назвать в числе основных причин, приведших 
к цветным революциям в Грузии (2003), Украине (2004), Кыр-
гызстане (2005, 2010) и Армении (2018). Он же заметен и в про-
тестных движениях в Молдове (2009), России (2011) или Бела-
руси (2015, 2020)159.

Постсоветское демократическое творчество увязывало 
воедино выборы, смену правящих групп, возможность сво-
бодного обсуждения политически значимых вопросов и ле-
гитимность режимов. Отказ от советского опыта был связан 
с выходом политических дискуссий «из кухонь» в публичное 
пространство, структурированное в  виде свободных СМИ 
и платформ для академического и культурного самовыраже-
ния. Обобщение и  измерение постсоветского опыта созда-
ния институтов и платформ, поддерживающих выражение 
мнений и обмен ими, возможно с помощью Индекса свободы 
выражения мнений и альтернативных источников информа-
ции. Этот индекс оценивает, в какой степени правительство 
уважает свободу прессы и СМИ, свободу отдельных граждан 
обсуждать политические вопросы в публичной сфере, а так-
же свободу академического и культурного самовыражения. 
Как показано на графике 8, в Эстонии и Украине институты 
и платформы обеспечивали значительный уровень уважения 
властей к свободе прессы и обсуждений на всем протяжении 
постсоветского периода. В России путинский режим посте-
пенно сворачивал возможности свободного и аргументиро-
ванного общественного диалога. Эти же возможности были 
свернуты в начале 1990-х годов в Узбекистане, однако в 2016–

159	 Об этом см.: Tucker J. A. Enough! Electoral Fraud, Collective Action Problems, 
and Post-Communist Colored Revolutions  // Perspectives on Politics. 2007. 
№ 5(3). Стр. 535–551; Mitchell L. A. The Color Revolutions. Philadelphia, 2012; 
Minakov M. The  Protest Movements’ Opportunities and Outcomes: The  Euro-
maidan and the  Belarusian Protest–2020 Compared  // Protest. 2022. №  1(2). 
Стр. 272–298.



136 Постсоветский человек и его время

2017 годах политически режим сделал некоторые послабле-
ния в этой части, что, впрочем, не отвечает базовым потреб-
ностям демократии.

В условиях конкурентных выборов, разделенных ветвей 
власти и свободы дискуссий могли развиваться идеологиче-
ское разнообразие и гражданственность как соответствующие 
логике политического участия разных гражданских групп 
и отдельных граждан в принятии решений. Неоднородность, 
непохожесть мнений, групп и позиций за короткое время стали 
общепринятой нормой. Относительно 90-х годов можно даже 
говорить о своего рода излишке разнообразия, которое начало 
утомлять и пугать население новых государств и приводило 
либо к поддержке реакционных властных групп, либо к поли-
тическому эскапизму. Тем не менее на всем протяжении пост-
советского периода политические свободы оставались значи-
мыми для новых государств, и попытки их ограничения время 
от времени приводили к массовым движениям в поддержку 
демократии. Так, например, данные Индекса мобилизации 
в поддержку демократии (см. график 9) позволяют показать, 
что во всех четырех страновых кейсах периодически возника-
ли массовые движения в поддержку гражданских свобод. Мало 
того, мобилизация в поддержку свободных и честных выборов, 
независимых судов и парламентов, свободы ассоциаций и сло-
ва имела общий региональный ритм. Пики общей региональ-
ной продемократической мобилизации заметны в 1989–1993, 
2004–2008, 2011–2015 и 2018–2020 годы.

Мобилизация в поддержку политических свобод в стра-
нах с уровнем демократии, как в Эстонии, обычно была умерен-
ной, поскольку политические институты направляли энергию 
гражданских движений в сторону участия в принятии реше-
ний без угрозы для государственного строя. Однако массовые 
продемократические движения в автократиях России и Узбе-
кистана представляли прямую угрозу режимам и отчасти го-
сударственному строю. Украинский кейс показывает, как в ги-
бридных политических системах (а кроме Украины, к таким 



137Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

можно отнести Грузию и Молдову, а также Армению в послед-
ние пять-шесть лет), которые переживали периоды укрепле-
ния состояния свободы и периоды демократического упадка, 
продемократическая мобилизация вовлекала граждан в твор-
ческие политические процессы, а те приводили к увеличению 
пространства свобод и возвращению режимов к выполнению 
базовых конституционных прав.

Во многом постсоветское демократическое творчество 
было связано с постепенным ростом роли сложного и влия-
тельного гражданского общества на национальном и местном 
уровнях. Сфера гражданского общества находится в публич-
ном пространстве между приватной и  публичной сферами, 
или, как это описывали Джин Л. Коэн и  Эндрю Арато, в  со-
трудничестве и противостоянии с политическим обществом, 
движимым борьбой за власть, и экономическим обществом, 
структурированным конкуренцией за прибыль. В такой мо-
дели гражданское общество — это совокупность объединений 
граждан (группы интересов, объединения активистов, местные 
сообщества, профсоюзы, религиозные организации, если они 
занимаются общественной или политической деятельностью, 
общественные движения, профессиональные ассоциации, бла-
готворительные организации и др.) для реализации своих кол-
лективных интересов и продвижения своих идеалов, имеющих 
смешанную природу, связанную с публичными, приватными, 
групповыми, властными и даже экономическими интересами 
и институтами160.

Организации гражданского общества можно условно 
поделить на две большие категории: традиционные и совре-
менные. К традиционным относятся территориальные и ре-
лигиозные общины, малые этнические сообщества, связанные 

160	 См.: Cohen J. L., Arato А. Civil Society and Political Theory. Boston, 1994. C.  12 
и далее; сравни с: Minakov M. The Third Sector Entering the First: Cooperation and 
Competition of  Civil Society, State and Oligarchs after Euromaidan in Ukraine  / 
R. Marchetti (ed.) // Government–NGO Relationships in Africa, Asia, Europe and 
MENA. London, 2018. Стр. 123–144. C. 124 и далее.



138 Постсоветский человек и его время

с социально-политическими интересами, а к современным — 
негосударственные и  некоммерческие организации, проф-
союзы и благотворительные фонды. Соответственно постсовет-
ской специфике организации гражданского общества обеих 
категорий переживали ренессанс одновременно, внося свою 
лепту в выстраивание горизонтальных социальных структур 
и создавая общественный запрос на свободу совести и религий, 
на системное участие активных граждан в дополнительном 
контроле за органами власти. Например, контроль за выпол-
нением законов и процедур парламентами и правительствами, 
избирательными комитетами и органами, отвечающими за ис-
пользование бюджетных средств, пенитенциарной системой 
и комитетами по лицензированию СМИ и т.д. В большинстве 
случаев такой гражданский контроль осуществляли организа-
ции, получившие в постсоветском канцелярите названия не-
государственных или некоммерческих (НГО или НКО). Кроме 
того, многими другими социально значимыми публичными 
интересами  — поддержкой бедных, защитой прав наемных 
работников, борьбой с  алкоголизмом и  наркоманией, охра-
ной дикой природы — занимались благотворительные фонды, 
профсоюзы и неформальные группы активистов.

Базовый индекс гражданского общества позволяет по-
смотреть на постсоветскую демократизацию сквозь призму 
устойчивости и влиятельности гражданского общества на пуб-
личную и приватную сферы.

Согласно данным графика 10, во всех четырех страновых 
случаях рост влияния организаций гражданского общества 
отмечается с 1990 года, однако уже в 1991–1993 годы проис-
ходит дифференциация. В устойчивой демократии (эстонский 
кейс) с  сильным участием европейских структур влиятель-
ность гражданского общества является стабильно высокой. 
В устойчивой автократии (узбекский кейс) гражданское обще-
ство находится под постоянным прессингом правительства, 
однако в моменты смены автократов открывается некоторое 
пространство для влияния объединений граждан. В случаях 



139Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

РФ и Украины очевидно, что демократизация сопровождается 
ростом влиятельности организаций гражданского общества, 
но в периоды упадка демократии эти организации теряют зна-
чение или попадают под управление властных групп.

Для организаций гражданского общества в постсовет-
ских странах характерна взаимосвязь политического творче-
ства местных сообществ, советского опыта и западных моделей. 
Например, местные сообщества и профсоюзы в постсоветский 
период зачастую пытались применить советский опыт к новым 
политическим и социально-экономическим реалиям и по боль-
шей части оказывались маловлиятельными элементами пост-
советской демократизации и маркетизации. В то же время НГО/
НКО — воплощение новой специфической организационной 
и культурной формы, где различаются правление и админи-
страция, где проектно-грантовая логика вводит инструменты 
эффективности и подотчетности перед донорами, основате-
лями и перед сообществами, в чьих интересах работают эти 
организации, — были связаны с опытом не советским, а с при-
менением западных моделей. Успешные НГО/НКО могли иметь 
источники финансирования внутри своей страны и извне161, 

161	 В  последние тридцать лет для поддержки постсоветских гражданских орга-
низаций на Западе, а  потом и  Юге была создана целая инфраструктура. 
Такие международные и государственные организации, как Программа раз-
вития ООН, Всемирный банк, Агентство США по международному развитию 
(USAID), Канадское агентство международного развития (CIDA), Британский 
совет, Шведское агентство международного развития (SIDA), Турецкое агент-
ство по сотрудничеству и координации (TIKA) и многие другие, делились про-
ектно-организационной культурой и  предоставляли финансовые средства 
для НГО/НКО в Беларуси, России, Узбекистане, Украине и других постсовет-
ских странах начиная с  1990-х годов. Также в  регионе активно действовали 
приватные фонды (например, сеть фондов Института «Открытое общество», 
основанного Джорджем Соросом) и  специальные организации-посредники 
(например, Фонд «Евразия», «Кемоникс» и т.п.) между западными правитель-
ствами и  местными организациями. Такое сотрудничество в  начале 1990-х 
было легитимировано целым рядом межправительственных договоров о  со-
трудничестве и развитии, но позже вышло далеко за их пределы. В периоды 
демократизации это сотрудничество не вызывало противодействия местных 
правительств, а  в  моменты автократизации правящие элиты постсоветских 
режимов вводили ограничения для внешнего финансирования гражданских 



140 Постсоветский человек и его время

а также определенную степень влияния на государственные 
органы до такой степени, что превращались в энкаократов162. 
Олигархические кланы активно развивали свои структурные 
подразделения, имитирующие организации гражданского об-
щества, — благотворительные фонды, общественные аналити-
ческие центры и прочие НКО, формально зарегистрированные 
правительством как гражданские организации163. В моменты 
же упадка демократии и  автократических разворотов НГО/
НКО подвергались системной дискриминации и запретам, как 
в Узбекистане с середины 1990-х или в России с 2011 года164.

Таким образом, оглядываясь назад, можно с уверенностью 
говорить, что с точки зрения демократического политического 
творчества постсоветский период был временем опыта сво-
боды для всех стран региона, а зачастую еще и долговременным 

организаций. Примеры последнего — запреты на работу доноров в Таджики-
стане и  Узбекистане в  1998–2001  годах или репрессии против «иноагентов» 
в России, начавшиеся в 2012–2013 годах и достигшие пика к 2019–2023 годам. 
В  постсоветских странах распространялись также политические верования, 
что многие НГО/НКО служат интересам своих доноров, а не обществ. Об этом 
см.: Sundstrom L. M. I. Funding Civil Society: Foreign Assistance and NGO Develop-
ment in Russia. Stanford, 2006; Uhlin A. Post-Soviet Civil Society: Democratization 
in Russia and the Baltic States. London, 2006; Atlani-Duault L. Humanitarian Aid 
in Post-Soviet Countries: An Anthropological Perspective. London, 2008; Silitski V. 
“Survival of  the Fittest”: Domestic and International Dimensions of  the Authori-
tarian Reaction in the Former Soviet Union Following the Colored Revolutions // 
Communist and Post-Communist Studies. 2010. №  4. Стр.  339–350; Hemment J. 
Nashi, Youth Voluntarism, and Potemkin NGOs: Making Sense of  Civil Society in 
Post-Soviet Russia  // Slavic Review. 2012. №  2. Стр.  234–260; Kudlenko A. From 
Colour Revolutions to the  Arab Spring: The  Role of  Civil Society in Democracy 
Building and Transition Processes // Journal of  Contemporary Central and Eastern 
Europe. 2015. № 2–3. Стр. 167–179.

162	 Lutsevych O. How to Finish a Revolution: Civil Society and Democracy in Georgia, 
Moldova and Ukraine. London, 2013. С. 3.

163	 См.: Puglisi R. The Rise of  the Ukrainian Oligarchs // Democratization. 2003. № 3. 
Стр. 99–123; Minakov M. Republic of  Clans / В. Magyar (ed.) // Stubborn Structures: 
Reconceptualizing Post-Communist Regimes. Budapest, 2019. Стр. 217–245.

164	 См. подробнее об этом: Gilbert L., Mohseni P. Disabling Dissent: The  Colour Rev-
olutions, Autocratic Linkages, and Civil Society Regulations in Hybrid Regimes // 
Contemporary Politics. 2018. № 24(4). Стр. 454–480; Heiss A. NGOs and Authori-
tarianism / T. Davies (ed.) // Routledge Handbook of  NGOs and International Rela-
tions. London, 2019. Стр. 557–572.



141Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

опытом, способным кристаллизоваться в социальных инсти-
тутах и практиках и закрепиться в политических культурах 
и системах. Несколько поколений людей, живших в странах Во-
сточной Европы и Северной Евразии, смогли реализовать свой 
потенциал для построения институтов политической свободы. 
Произведениями демократического творчества стали: 1) новые 
государства с  разделенными ветвями власти; 2) политико-
правовые системы, ориентированные на верховенство права; 
3) сильные парламенты, избранные на конкурентных выборах 
с постоянной вовлеченностью более половины избирателей; 
4) суды, которые были более автономными, чем в советское вре-
мя; 5) многопартийные системы с заметным идеологическим 
плюрализмом; 6) свободные СМИ и 7) влиятельное граждан-
ское общество. Значительную часть постсоветского периода 
политическая свобода и демократия вдохновляли отдельных 
граждан, политические группы и  целые народы региона на 
активное участие в закреплении институтов и практик поли-
тической свободы, опирающихся на местный и западный опыт.

Автократические результаты постсоветского 
политического творчества
Постсоветский период действительно был временем расцвета 
политического творчества. Но оно имело не только демокра-
тическое, но и авторитарное и даже автократическое качество. 
Многие индивиды и сообщества тратили свой политический 
творческий потенциал на институты и практики, далекие от 
демократии или прямо враждебные ей.

В предыдущей главе мы рассмотрели, как политическое 
творчество постсоветских народов трансформировало поли-
тические и социальные структуры позднесоветского периода 
в процессе демократизации. В этой главе обратим внимание на 
то, как ту же креативность инвестировали в достижения авто-
кратического характера. Подобные институциональные дости-
жения — тип коллективного действа, исходившего из прио-
ритетов, отличных от политической свободы и гражданской 



142 Постсоветский человек и его время

эмансипации. Как правило, выбор в пользу автократических 
практик оказывался связанным со стратегиями выживания 
отдельных индивидов, семей и сообществ в условиях глубо-
чайшего социально-экономического кризиса 90-х годов и реак-
ции на него. Эту реакцию Наталия Панина и Евгений Головаха 
справедливо назвали «социальным безумием»165. Основатели 
постсоветских государств и  их политико-правовых и  соци-
ально-экономических систем действовали в условиях полной 
непредсказуемости и институционального хаоса. Их полити-
ческие воля и  воображение, связанные с  идеями, моделями 
и практиками посткоммунистической тетрады, вели к демо-
кратическим преобразованиям. Однако основатели современ-
ных Эстонии и России, Украины и Узбекистана действовали 
не только в атмосфере демократического энтузиазма в столи-
цах, но и  депрессии на перифериях, распространения идей 
национальной исключительности и  ксенофобии среди элит 
и масс, быстрого и жесткого обнищания еще недавно «совет-
ского среднего класса», волн криминальной революции и вой-
ны всех против всех в условиях первичного накопления капи-
тала166. Все это предпосылки и для творчества, враждебного по 
отношению к свободе, и для креативности свободы.

В конце ХХ века многие регионы мира двигались к воз-
никновению «обществ риска». Но в  постсоветских странах, 
домохозяйства которых между 1990 и  1996  годами жили 
в условиях гиперинфляции и ежегодно теряли от 10 до 30 про-

165	 Головаха Е., Панина Н. Социальное безумие: история, теория и  современная 
практика. Киев, 1994. С. 8.

166	 См.: Round J. , Williams C. Coping with the Social Costs of  “Transition”: Everyday Life 
in Post-Soviet Russia and Ukraine // European Urban and Regional Studies. 2010. 
№ 2. Стр. 183–196; Kupatadze A. Organized Crime, Political Transitions and State 
Formation in Post-Soviet Eurasia. New York, 2012; Pain E. Xenophobia and Ethnop-
olitical Extremism in Post-Soviet Russia: Dynamics and Growth Factors // Nation-
alities Papers. 2007. № 5. Стр. 895–911; Shnirelman V. Race, Ethnicity, and Cultural 
Racism in Soviet and Post-Soviet Ideology, Communication, and Practice // Oxford 
Research Encyclopedia of  Communication. January 2023. URL: https://tinyurl.
com/2xpsf695.



143Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

центов доходов167, уже в начале 90-х на долгое время устано-
вилось травмирующее состояние «общества сверхриска»168. 
В этом состоянии — назовем ли мы его безумием или сверхрис-
ком — резкое падение качества жизни и отсутствие социаль-
ной и даже биологической безопасности заставляли огромную 
часть новых обществ инвестировать свой творческий потен-
циал в выживание (см. графики 11 и 12).

Быстрый переход из советской предсказуемости к пост-
советскому социальному хаосу был одновременно и возмож-
ностью, и вызовом для более двухсот восьмидесяти пяти мил-
лионов человек, чье будущее определялось постсоветским 
транзитом. Цезура 1989–1991 годов позволяла порвать с совет-
ской длительностью и открывала возможности для построения 
новых социальных миров. Эти возможности и вызовы, с одной 
стороны, позволяли выйти из советского травмирующего со-
стояния. Но этот выход сам по себе был не менее травмирую-
щим. Постсоветское политическое творчество определялось 
не только противоречивым и болезненным набором проблем 
прежнего советского опыта, проговоренных в перестроечных 
дискуссиях и нашедших выход в национальных и демократи-
ческих движениях, но и новой — постсоветской — травмой. 
Ужас перед миром, открывшимся после конца «советской веч-
ности»169, создавал своеобразный спрос не  только на демо-
кратию, но и на автократию. Культурно-антропологический 
тип советского человека не выдерживал испытаний свободой 
и риском, довольно быстро — и часто — превращаясь в пост-
советского «потребителя услуг диктатуры», способной защи-
тить потребителя от него самого, участвующего в этнических 

167	 См.: график 11, а также: Aslund A. How Capitalism Was Built. С. 45 и далее.
168	 См.: Beck U. From Industrial Society to the Risk Society: Questions of  Survival, So-

cial Structure and Ecological Enlightenment  // Theory, Culture & Society. 1992. 
№ 1. Стр. 97–123; Adam B., Van Loon J. , Beck U. The Risk Society and Beyond: Critical 
Issues for Social Theory. London, 2000.

169	 Эту вечность особенно хорошо описал Алексей Юрчак в: Юрчак А. Это было 
навсегда, пока не кончилось. Последнее советское поколение. М., 2016.



144 Постсоветский человек и его время

погромах, клерикализации, криминальной революции и в со-
циальной атомизации. Значительные социальные группы тре-
бовали от постсоветских правительств опеки и готовы были 
отказаться от внезапно пришедшей свободы170.

Единая верховная власть 
и неопатримониальное правление
Пожалуй, самым заметным актом авторитарного творчества 
стала «невидимая поправка», вносимая в постсоветское госу-
дарственное строительство. Разделение ветвей власти, а также 
размежевание полномочий центральных и  местных прави-
тельств были важными элементами демократического твор-
чества. Однако его дополняло автократическое творчество, 
инвестировавшее огромную социальную энергию в  нефор-
мальные институты и  практики. На стыке демократизации 
и маркетизации реализовалась модель так называемого «ма-
лого правительства»: государство не только теряло единство 
верховной власти, но еще и радикально сокращало свое при-
сутствие в экономической и социальной сферах171. Государство 
оставалось важным игроком в политике, нациестроительстве 
и в ключевых секторах публичной администрации, важным, но 
не единственным. А в приватной сфере государство исчезало, 
меняя привычный политико-культурный ландшафт Восточной 
Европы и Северной Евразии. Возникающий вакуум власти за-
полняли неформальные структуры, позже названные олигар-
хическими кланами, «неопатримониальным правлением», «па-
трональными пирамидами» или организациями «мафиозного 
государства»172. Эти структуры возвращали постсоветскому 

170	 См.: Гудков Л. Возвратный тоталитаризм. В 2 т. М., 2022.
171	 Об этой стратегии см., например: Collier S. J. Post-Soviet Social: Neoliberalism, 

Social Modernity, Biopolitics. Princeton, 2011.
172	 Об этом см.: Ledeneva A. Russia’s Economy of  Favours: Blat, Networking and Infor-

mal Exchange. Cambridge, 1998; Fisun O. Rethinking Post-Soviet Politics; Magyar B. 
Post-Communist Mafia State; Hale H. E. Patronal Politics.



145Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

политическому порядку некоторую устойчивость и эффектив-
ность в условиях социального хаоса.

Возникающие постсоветские правительственные и поли-
тические институты нуждались в социальной опоре, которая 
оформилась в виде слаженных групп, чья солидарность бази-
ровалась на неформальных персональных отношениях, и эти 
отношения имели значительно бóльший вес, нежели формаль-
ные правила и полномочия. Взаимоотношения формальных 
и неформальных институций и организаций можно поделить 
на два типа — эффективные и неэффективные с точки зрения 
выполнения функций и целей формальной публичной власти. 
В тех случаях, если формальные и неформальные институции 
взаимодействовали, они повышали эффективность формаль-
ных институтов. Если же формальные и неформальные инсти-
туты противоборствовали, они подрывали эффективность друг 
друга, приводя ко взаимному ослаблению. Существовала воз-
можность и того, что в случае большей эффективности нефор-
мальных институтов они побеждали в конкуренции и подчи-
няли формальные структуры своим интересам173. Тогда речь 
идет о  «захваченных государствах», попавших в  ситуацию 
коррупции на высшем уровне, или «системной коррупции»174.

Неформальные структуры подрывали эффективность 
формальных публичных институций, в  том числе связан-
ных с  демократией и  верховенством права. Доминирование 
неформальных структур превращало государство в  систему 
властных и имущественных отношений, где демократический 
фасад прикрывал интересы «теневого государства». В «тени» 
постсоветских стран обитали кланы, условно усыновлен-
ные политические семьи (adopted political families), со своей 

173	 Больше об этой матрице взаимодействия между формальными и  неформаль-
ными институтами см.: Helmke G., Levitsky S. Informal Institutions and Comparative 
Politics: A Research Agenda // Perspectives on Politics. 2004. № 4. Стр. 725–740.

174	 Об этих терминах подробнее см.: Reducing Grand Corruption in Ukraine: Several 
EU Initiatives, But Still Insufficient Results. A Special Report — European Court of  
Auditors. Brussels, 2021; Lough J. Ukraine’s System of  Crony Capitalism. The Chal-
lenge of  Dismantling “Systema”. London, 2021.



146 Постсоветский человек и его время

персоналистической логикой взаимоотношений и  солидар-
ностью, основанной на опыте совместных нелегальных дей-
ствий. Кланы были неформальными устойчивыми организа-
циями, преодолевавшими границы ответственности ветвей 
власти и создававшими параллельные властные иерархии, так 
называемые вертикали власти, включавшие представителей 
президентских администраций, кабинетов министров, парла-
ментов, судов, региональных и местных органов самоуправле-
ния, СМИ, криминальных групп и организаций гражданского 
общества175. В  постсоветском контексте кланы объединяли 
сильных творческих личностей и одновременно социопатов, 
использовавших хаос 1990-х не  только для выживания, но 
и для личного обогащения, произраставшего из подчинения 
себе «потоков» из государственного бюджета, приватизации 
советского индустриального наследия, а также приватизации 
постсоветских формальных институтов.

Постсоветская автократизация могла идти не  только 
путем прямой диктатуры (как в среднеазиатских странах или 
Беларуси со второй половины 90-х годов), но и олигархизации 
(как в России или Украине в то же время). Как показывают гра-
фики 6 и 7, в украинском и российском кейсах олигархизация, 
то есть установление кланового контроля за ключевыми пуб-
личными институтами и экономическими секторами, дости-
гает пика влияния к концу 90-х годов и запускает процесс соб-
ственно демократического упадка и  автократизации. После 
того как госструктуры оказались под влиянием нескольких 
кланов, эти группы, организованные в патрональные пирами-
ды, стали бороться за доминирование во всей стране, то есть за 
установление правления одной пирамиды. Для постсоветских 
обществ, которые прошли далеко в демократизации в 90-х, но 
не получили сильной внешней поддержки европейских и евро-
атлантических структур (как в случае эстонского кейса), к нача-
лу ХХI века автократизация стала общим трендом.

175	 Подробнее об этом см.: Minakov M. Republic of  Clans. С. 240.



147Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

Массовые протесты цветных революций остановили 
автократический региональный тренд в ряде стран и вернули 
к жизни полиархию. В этом контексте именно в 2003–2005 го-
дах в Восточной Европе и Северной Евразии закрепилось рас-
слоение на устойчивые либеральные демократии (Эстония, 
Латвия и Литва), неустойчивые полиархии, где периоды демо-
кратизации сменялись периодами автократизации (Украина, 
Грузия, Кыргызстан и  Молдова), и  устойчивые автократии 
(Россия, Азербайджан, Беларусь, четыре среднеазиатских 
страны)176.

Азербайджан и среднеазиатские страны (кроме Кыргыз-
стана) установили авторитарные режимы и выбрали путь авто-
кратий уже к 1995 году, поставив под жесткий контроль поли-
тическое творчество своего населения. Тут демократический 
и исламистский порывы уступили диктатурам разного уровня 
жесткости, от просвещенного авторитаризма Нурсултана На-
зарбаева (правил в Казахстане в 1990–2019 гг.) и Гейдара Алие-
ва (правил в Азербайджане в 1969–1982 и 1993–2003 гг.) до 
почти тоталитарной диктатуры Сапармурата Ниязова (правил 
в Туркменистане в 1990–2006 гг.). Персоналистские режимы 
этих стран инвестировали политическую творческую энергию 
своих народов в новые авторитарные институты. Они исполь-
зовали логику вертикального «общественного договора», пред-
лагавшего населению подконтрольных территорий «реальную 
стабильность» политического порядка в обмен на «эфемерные 
права и свободы».

Авторитарные режимы Александра Лукашенко (пра-
вит с  1994 года) и  Владимира Путина (правит с  2000 года) 
установились уже после обретения белорусами и  россия-
нами опыта построения жизни при демократии и рыночных 
отношениях. И рынок, и демократия, а в случае Беларуси еще 

176	 Из этой классификации отчасти выпадают Армения и Кыргызстан. Армения 
в 2018 году перешла из лагеря автократий к неустойчивым полиархиям. Кыр-
гызстан является неустойчивой автократией, где массовые протесты несколь-
ко раз меняли режимы, но не затрагивали политическую систему.



148 Постсоветский человек и его время

и национальное государство довольно специфичны и, мягко 
говоря, далеки от их идеалов, но они определяли и судьбы от-
дельных людей, и общественное развитие. Лукашенко восполь-
зовался общим недовольством населения «рыночно-национа-
листическими перекосами» начала 90-х и трансформировал 
нарождающуюся национальную демократию Беларуси в авто-
кратическую политическую систему уже к 2001–2003 годам, 
не допустив возникновения стабильных олигархических кла-
нов. С тех пор государственное строительство в Беларуси шло 
быстро и эффективно в рамках персоналистского авторитарно-
го режима, значительно обгоняя национальное строительство 
и не допуская образования неформальных властных структур, 
кроме собственно семейного клана Лукашенко. Режим Лука-
шенко и те институты и практики, которые определяли его эф-
фективность, стали источником вдохновения для целого поко-
ления постсоветских автократов и порой делали белорусского 
лидера популярной фигурой и в России, и в Украине вплоть до 
2020-х годов177.

В то же время путинский режим развивался как авто-
ритарный и  автократический проект, использующий соци-
альную реакцию на негативные процессы, сопровождавшие 
демократизацию и становление рынка в России. Как и в позд-
нем СССР, демократизация России происходила с одновремен-
ным ростом национальных движений, принимавших иногда 
программу сепаратизма (например, в Татарстане или Башкор-
тостане) или даже сецессионизма (например, в Чечне и, шире, 
на всем Северном Кавказе). Дисбалансы жестокого постсовет-
ского капитализма привели к быстрому становлению олигар-
хии в России, выразившемуся не только в экономическом росте 

177	 См.: Карпа Д. Міф про Лукашенка: як змінювалося ставлення українців до 
білоруської влади  // Європейська правда. 23 червня 2021. URL: https://www.
eurointegration.com.ua/articles/2021/06/23/7124628/; Астахова С.  Белоруссия 
и Россия: 20 лет интеграции // Россия и новые государства Евразии. 2020. № 1. 
Стр.  53–69; Шрайбман А. Феномен белорусской государственности. Что ждет 
систему Лукашенко // Carnegie Endowment for International Peace. Май 2017 г. 
URL: https://carnegieendowment.org/2017/05/31/ru-pub-70099.



149Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

или возникновении новых секторов народного хозяйства, но 
и в таких постыдных событиях и явлениях, как две чеченские 
войны, «семибанкирщина», президентские выборы 1996 года 
и финансовый кризис 1998 года. Чеченские войны «решили» 
проблему сепаратизма ценой жизни погибших граждан, мно-
жества жутких террористических актов, военных преступле-
ний, уничтожения зачатков федерализма, возникновения со-
циального запроса на авторитарную политику и легитимацию 
лидеров из рядов спецслужб178.

Путинский общественный договор начала 2000-х предло-
жил россиянам социально-консервативный мир, основанный 
на значительном ограничении политических свобод граждан 
и  олигархов в  обмен на значительный доход домохозяйств* 
и физическую защиту граждан от криминала и войны (см. гра-
фики 11 и 12). Путину удалось трансформировать политиче-
скую систему РФ, уничтожив патрональные пирамиды ельцин-
ской эпохи или вобрав их элементы в одну властную вертикаль, 
во главе которой стояло путинское окружение. Владимир Пу-
тин использовал запрос граждан на борьбу с олигархией, кото-
рый вполне мог стать основой для совершенствования системы 
верховенства права и либеральной демократии, для утвержде-
ния режима совершенно иного качества. После показательных 
антиолигархических репрессий 2003–2006 годов российские 
олигархи потеряли собственно политическое значение, что по-
зволило Путину и его окружению приступить к утверждению 
автократии179. Впрочем, приняв «вертикальный общественный 
договор» с Путиным, граждане уже не могли его пересмотреть. 
После мирового финансового кризиса 2008 года путинский об-
щественный договор едва справлялся с обеспечением задания 

178	 Еще до прихода Владимира Путина к власти в Кремле оказались Евгений При-
маков (глава КГБ и СВР в 1991–1996 годах, премьер-министр РФ в 1998–1999 
годах) и Сергей Степашин (глава ФСБ в 1994–1995 годах и премьер-министр 
РФ в 1999 году).

179	 Shevtsova L. Russia: Lost in Transition: The Yeltsin and Putin Legacies. Washington, 
2007; Petrov N., Lipman M., Hale H. E. Three Dilemmas of  Hybrid Regime Gover-
nance: Russia from Putin to Putin // Post-Soviet Affairs. 2014. № 1(30). Стр. 1–26.



150 Постсоветский человек и его время

по доходу домохозяйств, а с началом войны против Украины 
в 2014 году Кремль потерял возможность обеспечивать и фи-
зическую безопасность своих граждан. Хотя «крымский син-
дром» ненадолго легитимировал путинский режим, но его 
влияние уменьшилось уже к 2017 году, а военные неудачи вой-
ны 2022 года развеяли туман, скрывавший факт отмены дого-
вора, приведшего Владимира Путина к власти в начале 2000-х.

На примерах Беларуси и России видно, что автократия — 
результат не  только усилий элит, но и  посильного участия 
многих разных сообществ. При поддержке «верхов» и «низов» 
автократическое творчество было нацелено на слияние раз-
дельных ветвей в единой верховной государственной власти 
и на подрыв институтов, обеспечивающих систему сдержек 
и  противовесов. Президенциализм  — идеальный институт 
для достижения этой цели. Институт президента был изобре-
тен Михаилом Горбачевым в его попытках выйти из-под вла-
сти ЦК КПСС в 1989–1990 годах и усовершенствован в 1990–
1992 годах президентами советских республик. Постсоветские 
президенты, которые одновременно претендовали на роль 
главы исполнительной власти (вступая в институциональный 
конфликт с  полномочиями глав правительств), верховного 
главнокомандующего, распорядителя делами неформальных 
структур патрональной пирамиды, «гаранта конституции» 
и «главы государства» (что бы это ни значило), были источни-
ком угроз для политических свобод граждан всех постсовет-
ских государств и источником же надежд для тех, кто считал 
лучшим возвращение к государству под управлением единой 
верховной власти180. В переизобретении верховного правителя 
(президента) и ведомого им «эффективного государства» поли-

180	 О  постсоветском президенциализме см.: Минаков М., Милованов Т. Опасный 
пост №  1. В  чем изъян постсоветского института президента  // Vox Ukraine. 
14.06.2016. URL: https://voxukraine.org/ru/opasnyi-pervyi-post-ru/; Партлетт 
У. Постсоветские политические режимы: вектор изменений — постсоветское 
суперпрезидентство  // Сравнительное конституционное обозрение. 2018. 
№ 3. Стр. 103–123.



151Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

тическое творчество народов Восточной Европы и Северной 
Евразии зачастую воспроизводило давнюю модель «единой 
и неделимой» государственной власти — «общее политическое 
наследие» постсоветских обществ181.

Следует отметить, что наши сегодняшние исследова-
тельские инструменты несовершенны, поскольку они исходят 
из интереса к демократии и направлены в основном на опре-
деление ее качества. Но успех авторитарного творчества тоже 
можно измерить. Например, сделать это с анализа того, как 
развивалось неопатримониальное правление (см. график 13) 
и подавлялась автономия других ветвей власти, в особенности 
судебной (по данным графиков 2 и 4).

Индекс неопатримониального правления указывает, в ка-
кой степени то или иное правление основано на личном авто-
ритете правителя. Изучая неопатримониальное правление, 
мы фактически рассматриваем, как персоналистские формы 
контроля пронизывают формальные институты и формируют 
режим, в  котором сочетаются патрональные политические 
отношения, неограниченная власть президентов и использо-
вание государственных ресурсов для их политической легити-
мации182. Индекс неопатримониального правления построен 
на обобщении 16 показателей, оценивающих соотношение 
патронализма и клиентелизма*, реальную власть президента 
и глубину коррупции определенного политического режима. 
Низкие показатели графика 13 указывают на более демокра-
тичную ситуацию, а более высокие — на менее демократичную.

На графике 13 представлен путь, который прошел нео-
патримониализм в четырех постсоветских странах и обусло-
вил быструю автократизацию в  Узбекистане и  постепенную 
автократизацию в России. Украинский случай более сложный 

181	 Pomeranz W. E. How “The State” Survived the Collapse of  the Soviet Union // Kennan 
Cable. 2016. № 18. Стр. 1–9.

182	 Об измерении см.: V-Dem Methodology. О  неопатримониальном правлении 
см.: Clapham C.  S. Third World Politics: An Introduction. Madison, 1985; Fisun O. 
Rethinking Post-Soviet Politics.



152 Постсоветский человек и его время

и  неравномерный: тут периоды укрепления неопатримони-
ального правления сменялись благодаря массовым демокра-
тическим движениям в 2004-м и 2013–2014 годах частичным 
отступлением автократизации. И лишь в Эстонии, где парла-
ментская демократия оставалась сильной весь постсоветский 
период, фактор неопатримониализма был устойчиво незна-
чительным.

Если же мы сравним эти данные с  данными графиков 
2 и  4, которые демонстрируют, как легислатура и  судебная 
власть сохраняли свою независимость от исполнительной вла-
сти, то можно увидеть некоторую закономерность. В периоды 
демократизации эти две ветви власти ограничивали злоупо-
требление формальными и неформальными возможностями 
президентов и глав исполнительной власти, а в периоды авто-
кратизации заметно исчезновение или системная дисфункция 
системы сдержек и противовесов. При формальном сохранении 
разных ветвей власти и их органов в постсоветском контексте 
неопатримониальное правление находило эффективные спо-
собы управления судами и парламентами в интересах правите-
лей. Графики 2 и 4 демонстрируют также, что в узбекистанском 
кейсе с 1992-го, а в российском и украинском кейсах с начала 
ХХI века автономия судебной власти пребывала в кризисе. Под-
чинение парламента в Узбекистане произошло в период между 
1991 и 1994 годами, а в России — отчасти в 1993 году, затем — 
гораздо значимее  — с  2000 года. В  Украине Верховная рада 
переживала ослабление своей автономии в периоды с 1993 по 
2002 год, а также с 2010 по 2014 год и далее. Опять же, только 
в эстонском кейсе независимость легислатуры и судебной вла-
сти оставалась непрерывной и неоспоримой с 1992–1994 годов.

В моей интерпретации эти данные свидетельствуют 
о том, что политическое творчество постсоветских народов, 
относящихся к тем типам, которые представлены узбекским 
и российским кейсами, после первых успехов демократии пере-
направили в автократическое русло. В украинском кейсе тоже 
были периоды, отмеченные превалированием автократиче-



153Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

ского творчества. В этих случаях представители властных элит 
и гражданские активисты все чаще принимали не- и антидемо-
кратические приоритеты за основание своих действий. Именно 
так выросло новое поколение постсоветских подданных, отри-
нувших логику гражданственности и  разделяющих идеалы 
национализма, империализма, разного рода реакционных 
и революционных, консервативных и неосоветских взглядов. 
И так же появились новые поколения бюрократов, публичных 
политиков и юристов, для которых служение неправовому го-
сударству стало важнее служения публичному интересу, своим 
избирателям или праву.

Постсоветский суверенизм
Легитимация данного типа политического творчества связана 
с  консервативным поворотом постсоветских обществ конца 
90-х годов. Поворот подпитывала постсоветская национализа-
ция, не чуждавшаяся авторитарных экспериментов и «осталь-
гии»*. Это было особенно заметно в моменты президентских 
выборов, в которых участвовали кандидаты из числа бывших 
сотрудников КГБ183. Кроме того, организации гражданского 
общества, вопреки идеалистическим ожиданиям начала 90-х 
годов, становились соучастниками неопатримониальных по-
воротов, присоединялись к  патрональным пирамидам, уча-
ствовали в коррупции и становились носителями антидемо-
кратических, милитаристских и  авторитарных идей. Хотя 
религиозные свободы были важны для постсоветской демо-
кратизации, развитие конфессиональных организаций и со-
обществ породило поддержку клерикализма и  специфиче-
скую национализацию — и даже этнизацию — христианства 

183	 В  1993  году 98% азербайджанских избирателей проголосовали за Гейдара 
Алиева, в 1999 году — 8% избирателей Украины за Евгения Марчука, а в 2000 
году — 53% избирателей за Владимира Путина в России. Во всех трех случа-
ях фактор «службы в  спецслужбах» кандидаты в  электоральных кампаниях 
использовали в качестве их конкурентного преимущества, а не ошибок про-
шлого.



154 Постсоветский человек и его время

и церкви, ислама и уммы. Все вместе это привело к суверенист-
скому повороту, соединившему в последние десять лет разные 
тенденции в  единую идеологическую систему в  целом ряде 
стран184. Система оказалась затребованной и в режимах откро-
венно авторитарных, и  в  некоторых иллиберальных* демо-
кратиях: суверенизм стал доминирующим в  постсоветских 
Азербайджане, России и Узбекистане, а также в посткоммуни-
стических Венгрии и Польше. Суверенизм использовал поли-
тическую логику народности и  традиции для преодоления 
индивидуализма граждан и утверждения коллективизма под-
данных, для которых права и свободы не являлись безусловной 
и неотъемлемой ценностью.

В последние 10–15 лет даже в самых свободных постсо-
ветских обществах все более заметной становилась тенденция 
отказываться от идеологического плюрализма и восстанавли-
вать идеологическую монополию185. Кажется, народы стран, 
некогда бежавших от идеологической монополии СССР и во-
сточного блока, устали от свободы и разнообразия и вернулись 
к практике идеологической и культурной однородности.

Об этом свидетельствуют, в частности, данные Индекса 
идеологизации правления (см. график 14). Данный показа-
тель отвечает на вопрос, в какой степени правительство того 
или иного государства формирует определенную идеологию 
и продвигает соответствующую этой идеологии модель обще-
ства для оправдания существующего режима. Приведенные на 
графике 14 данные говорят о том, что после деидеологизации 
постсоветских народов в  узбекистанском кейсе возобновле-
ние идеологической монополии произошло уже в 1991–1992 
годах, а в российском случае реидеологизация началась вме-
сте с правлением Владимира Путина и к 2012 году достигла 
значительного уровня. В украинском кейсе попытки установ-

184	 Об этом, например, см.: Minakov M. The Sovereigntist Turn. С. 100 и далее.
185	 См. кейсы, описанные в: Minakov M. The Protest Movements’ Opportunities and 

Outcomes.



155Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

ления идеологической монополии совпадают с постреволю-
ционными ситуациями 2004–2009 и 2014–2018 годов. Лишь 
в Эстонии идеологическая монополия отсутствовала весь пост-
советский период.

Культурно-идеологическая однородность во многом по-
нималась в терминах исторической традиции и укорененности 
в этнические культуры. Примерами такого неотрадиционализ-
ма могут быть и идеологические постулаты «Рухнамы» Сапар-
мурата Ниязова, и светский национал-консерватизм Ислама 
Каримова, и политическая теология Нурсултана Назарбаева, 
и путинская конституционная реформа 2020 года186. Неотра-
диционалистские режимы действовали проверенными спосо-
бами. Чем менее доступной оказывалась для граждан правовая 
справедливость в суде, тем больше власти и общества фокуси-
ровались на ее суррогате — исторической справедливости. Чем 
хуже обстояли дела с доходами домохозяйств, тем большую 
социально-политическую роль приписывали «национальной 
памяти» и создавали под нее соответствующие управленче-
ские органы. Внутри постсоветских обществ все заметнее зрело 
противоречие между возникшим «большинством» и  «мень-
шинствами», а  также между зарубежными и  внутренними 
Иными. Зарубежные Иные поначалу представлялись лишь 
как вероятные противники, но с началом войн — как реаль-
ные враги. Внутренние же Иные на первых порах выделялись 
в  легитимную оппозицию, затем становились пособниками 
внешних врагов. Отсюда и рост системных репрессий против 
отдельных лиц и групп. Их сначала объявляли «иностранными 

186	 Об этих феноменах см., например: Zabortseva Y. N. Niyazov’s Ideology and its 
Symbolism: The  Cult of  the  Leader, Nationalism and its Suppression of  Critical 
Thinking  // Politics, Religion & Ideology. 2018. №  4. Стр.  510–530; Kiryukhin D., 
Shcherbak S. The People, Values, and the State: How Vladimir Putin’s Views on Ide-
ology Evolved // Studia Politica. 2022. № 1. Стр. 43–63; Abdullaev Y. Philosophy in 
Post-Soviet Uzbekistan / M. Minakov (ed.) // Philosophy Unchained. Developments 
in Post-Soviet Philosophical Thought. Stuttgart, 2022. Стр. 232–242; Grigorishin S. 
Wuquf  Yelbasy: Islamic Mysticism and Kazakh Democracy // Ideology and Politics 
Journal. 2023. № 1. Стр. 172–218.



156 Постсоветский человек и его время

агентами» и «национал-предателями», а затем они получали 
соответственный правовой статус с ограничениями в работе, 
арестами и выдавливанием в эмиграцию.

Действия автократических и автократизирующихся вла-
стей находились в перманентном противоречии с нормами, со-
хранившимися в конституциях и национальных законодатель-
ствах с начала 1990-х. В 2012–2022 годах 7 из 12 конституций 
признанных государств Восточной Европы и Северной Евразии 
прошли через «нормативную чистку» — процедуру внесения 
поправок, которые либо отменяли либерально-демократиче-
ские нормы раннего постсоветского периода, либо разбавляли 
их неотрадиционалистскими и суверенистскими формулиров-
ками, вносящими разнобой и противоречия в основные зако-
ны. Меньшая часть этих поправок опиралась на референдумы, 
большая — на решения все менее автономных парламентов. 
Впрочем, и решения референдумов показывают, что постсовет-
ские авторитарные режимы научились управлять волеизъявле-
нием народов и инструментами прямой демократии187.

Автократические эффекты войны
Однако самое сильное влияние на автократическое творчество 
оказывала война как в форме международного, так и граждан-
ского конфликта. Или ее угроза. Гражданские войны (напри-
мер, в Грузии и Азербайджане 1991–1993 годов, на Северном 
Кавказе в 1994–2002 годах) канализировали творческий потен-
циал постсоветского человека в автократическом направлении. 
Гражданская война и азербайджано-армянский конфликт при-
вели к установлению династического авторитарного правле-
ния Алиевых в Азербайджане188. Война в Грузии между раз-

187	 См., например: Schmäing S. “Dictatorship of  Applause”? The  Rise of  Direct Rep-
resentation in Contemporary Ukraine // Topos. 2021. № 1. Стр. 11–31; Blackburn 
M., Petersson B. Parade, Plebiscite, Pandemic: Legitimation Efforts in Putin’s Fourth 
Term // Post-Soviet Affairs. 2022. № 4. Стр. 293–311.

188	 Sultanova S. Challenging the  Aliyev Regime: Political Opposition in Azerbaijan  // 
Demokratizatsiya. 2014. № 1. Стр. 15–27.



157Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

ными этническими группами и грузинскими партиями (при 
значительном вмешательстве России) способствовала тому, 
что демократическое и экономическое развитие страны было 
задержано на полтора десятилетия, а законное правительство 
потеряло контроль над частью территории страны189. Чечен-
ские войны способствовали не только прерыванию демокра-
тизации в  России, но и  ее автократизации, они же привели 
к ускоренной демодернизации сообществ Северного Кавказа 
и обусловили приход к власти и направление развития путин-
ского режима190. Внутренние вооруженные конфликты стали 
крайне влиятельными факторами, ограничивающими демо-
кратическое и поддерживающими автократическое творчество.

Не меньшее авторитарное влияние имела и война между 
постсоветскими народами, например, Грузии и России (в 2008 
году) или России и Украины (с 2014 года и до наших дней). Вой-
на с Россией усилила авторитарные тенденции в Грузии при 
правлении Михаила Саакашвили (правил с 2003 по 2013 г.)191. 
При этом победа России в войне против Грузии при минималь-
ном сдерживании со стороны Запада убедила Кремль в том, 
что военные операции на постсоветском пространстве вполне 
легитимная практика. Это повлияло на решение захватить 
и аннексировать Крым, а также поддержать пророссийский 
сепаратизм и ирредентизм в Украине в 2014 году или начать 
полномасштабное вторжение в 2022 году192. Выше я уже описы-
вал, как постсоветский регион вошел в стадию милитаризации 

189	 Wheatley J. Georgia from National Awakening to Rose Revolution: Delayed Transi-
tion in the Former Soviet Union. London, 2017.

190	 См.: Tishkov V. Chechnya: Life in a War-Torn Society. Los Angeles, 2004; Treisman 
D. Presidential Popularity in a  Hybrid Regime: Russia under Yeltsin and Putin  // 
American Journal of  Political Science. 2011. № 3. Стр. 590–609.

191	 Way L. The Authoritarian Threat: Weaknesses of  Autocracy Promotion // Journal of  
Democracy. 2016. № 1. Стр. 64–75.

192	 Об этом, например, см.: Dijkstra H., Cavelty M. D., Jenne N., Reykers Y. War in Ukraine // 
Contemporary Security Policy. 2022. № 3. Стр. 464–465; Muradov I. The Russian 
Hybrid Warfare: The Cases of  Ukraine and Georgia // Defence Studies. 2022. № 2. 
Стр. 168–191.



158 Постсоветский человек и его время

после российско-грузинской войны в 2008 году, но в этой ча-
сти важно указать, что эта война запустила процессы создания 
и укрепления целого «авторитарного пояса» в Восточной Евро-
пе от Анкары и Баку до Москвы и Минска193. Наличие враждую-
щих — а затем и воюющих — этнических или идеологических 
групп, народов и геополитических блоков создавало предпо-
сылки для закрепления в постсоветских обществах образа вра-
га (в отношении соседних народов) и социальной паранойи 
(в отношении меньшинств и оппозиции), усиливая, соответ-
ственно, предпосылки для направления политического творче-
ства наших народов в автократическом направлении. Спрос на 
защиту со стороны государства и вождей рос начиная с первого 
десятилетия ХХI века.

В итоге постсоветский период лишь отчасти можно свя-
зывать с демократическим творчеством. Не менее значимым 
в тот период оказалось именно автократическое творчество, 
имевшее свою субстанциальность, логику и легитимность. Об 
этом свидетельствуют данные Индекса «Мобилизация в под-
держку автократии» (см. график 15). Этот показатель оцени-
вает, насколько частыми и масштабными были в определенное 
время события массовой мобилизации в  поддержку вполне 
автократических целей или лидеров. Согласно исследователь-
ской методологии V-Dem, политические движения считаются 
проавтократическими, если они явно и артикулированно заяв-
ляют о своей поддержке недемократических форм правления 
или лидеров, ставящих под сомнение основные принципы 
демократии. Или же если они и вовсе направлены на подрыв 
демократических идей и институтов, таких как верховенство 
права, свободные выборы или свобода СМИ.
График 15 позволяет увидеть в сравнительной перспективе, 
как, когда и с какой регулярностью в постсоветских странах 
прокатывались волны массовых движений в поддержку авто-

193	 Об авторитарном поясе и его политической экологии см.: Minakov M. Post-Soviet 
Eastern Europe. Achievements in Post-Soviet Development in Six Eastern European 
Nations, 1991–2020 // Ideology and Politics Journal. 2019. № 3. Стр. 171–193.



159Часть четвертая  Плоды постсоветской политической креативности

кратии. Так, узбекистанский кейс свидетельствует о  долгой 
и высокой, по всей видимости, управляемой мобилизации на-
селения правительством в поддержку лидера-автократа и его 
авторитарного режима. Поддержка уменьшается в 2016 году со 
сменой лидера и режима, что позволило некоторым граждан-
ским свободам вернуться в Узбекистан и уменьшить автокра-
тическое качество правления при сохранении авторитарных 
черт режима.

Эстонский кейс указывает на то, что и в подобных поли-
тических системах возможна поддержка автократии. В Эсто-
нии отмечались три спорадических всплеска проавторитарной 
мобилизации: первый был связан с социально-экономическим 
кризисом 2008 года, второй — с реакцией в 2014–2016 гг. на 
аннексию Крыма Россией и на начало Донбасской войны, а тре-
тий — в связи с нападением России на Украину в 2022 году. 
Даже в стабильной европеизированной постсоветской демо-
кратии война между другими постсоветскими народами про-
воцирует мобилизацию автократического характера.

Российский кейс показывает, что войны постепенно 
становились важным фактором мобилизации в пользу авто-
кратии. Во время первой чеченской войны (1994–1996) моби-
лизационный всплеск был невысоким, зато с началом второй 
чеченской войны (1999–2009) и правлением Путина мобили-
зация достигла значительного уровня. Затем значительный 
постоянный рост проавтократической мобилизации заметен 
в России с волны цветных революций (2003–2005) и реакции 
на них в Кремле вплоть до пиковых значений в момент аннек-
сии Крыма.

Наконец, украинский кейс свидетельствует, что в госу-
дарствах с  гибридными режимами, колеблющимися между 
большей и меньшей свободой, мобилизация в пользу автокра-
тии связана с противостоянием с демократическим лагерем. 
Так было в Украине во время «оранжевой революции» (2004), 
в  связи с  реакцией части общества на Евромайдан и  аннек-
сию Крыма (2014) и, наконец, в 2017–2018 годах, когда режим 



160 Постсоветский человек и его время

президента Петра Порошенко вошел в национал-консерватив-
ную стадию (под влиянием Донбасской войны и ее социаль-
но-идеологических последствий). Как правило, в данном типе 
государств проавтократические волны сменялись продемокра-
тическими, а плоды автократического творчества подрывались 
достижениями демократического творчества, и наоборот. В по-
добных сменах любые официальные институты становились 
особенно хрупкими, открытыми для влияния неформальных 
групп и изнутри, и извне.

Итак, о постсоветском автократическом творчестве мы 
можем говорить с той же достоверностью, что и о демократи-
ческом. Несколько поколений, живших, трудившихся и оста-
вивших свой след в  странах Восточной Европы и  Северной 
Евразии в историческом длении между цезурами 1989–1991 
и  2022 годов, вложили свою жизненную энергию и  творче-
ские силы в плоды автократического творчества. В их числе: 
1) устойчивые неформальные группы (кланы, неопатримони-
альные сети, патрональные пирамиды и структуры мафиоз-
ного государства), подчиняющие формальные институты госу-
дарства своим интересам; 2) постсоветский президенциализм, 
умеющий трансформировать в  структуры подданнического 
подчинения гражданские свободы, которые были достигнуты 
в начале 1990-х; 3) парламенты и суды, способные соединять 
формальную автономию с полным или частичным подчине-
нием своих решений президентам или олигархическим кла-
нам; 4) идеологии, придающие смысл ограничению граждан-
ских свобод и вовлекающие граждан в военные конфликты, 
и 5) трансформация постсоветского региона из части проекта 
«Европа — наш общий дом» в регион войн, повышающих спрос 
на военно-политических вождей и социально-политическую 
дисциплину в условиях военного времени.



Графики

График 1. Индекс разделения власти (Эстония, Россия, Украина 
и Узбекистан, 1990–2022 гг.)

График 2. Индекс «Законодательные ограничения исполнительной 
власти» (Эстония, Россия, Украина и Узбекистан, 1990–2022 гг.)



162 Постсоветский человек и его время

График 3. Индекс верховенства права (Эстония, Россия, Украина 
и Узбекистан, 1990–2022 гг.)

График 4. Индекс «Судебные ограничения для исполнительной 
власти» (Эстония, Россия, Украина и Узбекистан, 1990–2022 гг.)



163Графики

График 5. Явка избирателей (Эстония, Россия, Украина и Узбекистан, 
1990–2021 гг.)194

График 6. Индекс электоральной демократии (Эстония, Россия, 
Украина и Узбекистан, 1990–2022 гг.)

194	 Данные для этих графиков взяты из базы данных IDEA: Voter Turnout 
Database // International Institute for Democracy and Electoral Assistance. 2023. 
URL: https://www.idea.int/data-tools/data/voter-turnout.



164 Постсоветский человек и его время

График 7. Индекс сравнительных показателей электоральной, 
либеральной и делиберативной демократии по странам (Эстония, 

Россия, Украина и Узбекистан, 1990–2022 гг.)

График 8. Индекс свободы выражения мнений и альтернативных 
источников информации (Эстония, Россия, Украина и Узбекистан, 

1990–2022 гг.)



165Графики

График 9. Мобилизация в поддержку демократии (Эстония, Россия, 
Украина и Узбекистан, 1990–2022 гг.)

График 10. Базовый индекс гражданского обществ (Эстония, Россия, 
Украина и Узбекистан, 1990–2022 гг.)



166 Постсоветский человек и его время

График 11. ВВП на душу населения, рассчитанный по паритету 
покупательной способности (доллары США) (Эстония, Россия, 

Украина и Узбекистан, 1990–2020 гг.)

График 12. Число убийств на 100 тыс. населения (Украина, Россия, 
Эстония и Узбекистан, 1990–2016 гг.)



167Графики

График 13. Индекс неопатримониального правления (Эстония, 
Россия, Украина и Узбекистан, 1990–2022 гг.)

График 14. Индекс идеологизации правления (Эстония, Россия, 
Украина и Узбекистан, 1990–2022 гг.)



168 Постсоветский человек и его время

График 15. Индекс «Мобилизация в поддержку автократии» 
(Эстония, Россия, Украина и Узбекистан, 1990–2022 гг.)



Заключение 
Постсоветская эпоха и будущее Восточной 
Европы и Северной Евразии

Думаю, в этой книге мне удалось показать, что постсоветская 
эпоха была по-своему беспрецедентной в истории человече-
ства. Ее уникальность состоит в том, что революция 1991 года 
не только открыла возможности испытать на опыте свободу 
и свои творческие силы отдельным людям и разнообразным 
множествам стран Восточной Европы и Северной Евразии, но 
и не стала взимать био- и некро-политическую цену, сравни-
мую со «стоимостью» Гражданской войны 1917–1924 годов. 
Да, нельзя забывать, что распад СССР и цезура 1989–1991 го-
дов принесли в жертву десятки тысяч убитых, а несколько мил-
лионов стали вынужденными мигрантами. Но нельзя забы-
вать и о том, что выжившие получили возможности, которых 
были лишены их предки в начале 1920-х: для постсоветских 
множеств реальными стали и личная свобода, и коллектив-
ная эмансипация, и малоинвазивное государство (по крайней 
мере, в 1990-е), и реальная возможность нести ответственность 
за свою жизнь.

Постсоветский человек прожил эту эпоху, не оправдав 
надежд  — своих собственных, своих родителей и  своих со-
временников из других частей мира. Сложно не согласиться 
с Владимиром Сорокиным: постсоветский человек разочаро-
вал больше, чем советский. Homo soveticus ужасал попытками 
выполнения своего утопического проекта. Постсоветские же 
люди разочаровали тем, что не  исполнили своей историче-
ской миссии титанического самопреодоления. И хотя лихие — 
а также вольные и дерзкие — 1990-е годы открывали все воз-
можности для прометеевских поступков, постсоветские люди 
слишком часто поддавались простым радостям приспособ-
ленчества, ужасу перед возможностями свободы, инстинктам 



170 Постсоветский человек и его время

конфликтного индивидуализма, соблазнам потребительского 
капитализма и искусам постмодерного декаданса. Политиче-
ское творчество в таких условиях проходило все больше рыв-
ками, непоследовательно и безыскусно, а результатами стали 
хрупкая свобода и эффективное подчинение. В деструктивной 
креативности постсоветского человека, кажется, превалиро-
вала именно авторитарная тенденция.

Оглядываясь из цезуры 2022 года, становится пронзи-
тельно ясно: постсоветские общества так и не смогли пройти 
путь эмансипации, вырвавшись из исторической колеи импер-
скости и колониальности. Россияне предали Федерацию и как 
идею, и  как модель, и  как практику. Другие постсоветские 
народы не смогли вырваться за пределы колониального вооб-
ражения, не предъявили миру свой коллективно-жизненный 
набросок, предпочтя ему выбор между статусами периферии 
враждующих геополитических проектов.

Магистральные процессы постсоветской тетрады по 
большей части угасли, поскольку нараставшее между ними 
напряжение так и не стало источником творческой энергии 
для достижения транзита, его целей. Демократизация тор-
мозила эффективность государственных институтов, а новые 
государства со временем стали воспринимать политические 
свободы граждан как вызов собственной безопасности. Авто-
ритарные тенденции рождались и из неудач демократических 
экспериментов, и из традиционных искусов подчинения. На-
ционализация новых государств лишь на первых порах была 
в  союзе с  демократическим развитием. Жажда унификации 
множеств, доставшихся постсоветским левиафанам в наслед-
ство от Советского Союза, усиливала неравенство, которое 
порождали новые экономики. Постсоветский узел туго завязы-
вала свобода, которая все радикальнее разрывалась между пра-
вом и коррупцией. В клубке этих противоречий европеизация, 
которая какое-то время поддерживала усиление гражданских 
прав и свобод внутри политических систем, правовую и эконо-
мическую интеграцию, а также мир между народами региона, 



171Заключение

вскоре стала одним из факторов региональной фрагментации. 
Единая Большая Европа и страны, ее составляющие, прошли 
трагичный транзит, начинавшийся, как казалось, по оси «Дуб-
лин — Владивосток», но где-то свернувший на колею, соеди-
няющую Ольстер и Магадан и превращающую содружество 
восточноевропейских народов в совражество.

История и  вправду пытается учить. Но беда в  том, что 
у нее мало учеников. В книге я отметил лишь некоторые из уро-
ков постсоветской истории. Исследовать эту эпоху еще пред-
стоит, причем не только из академического интереса, но и из 
совершенно прагматических резонов. Ради будущего, которое 
неминуемо наступит после российско-украинской войны и ны-
нешней цезуры, необходимо понять, как посадить левиафанов 
региона на цепь верховенства права, обеспечить стабильность 
политико-правовых систем с разделенной властью, миними-
зировать злокачественность возникших социально-экономи-
ческих систем и выстроить инфраструктуру мира между наро-
дами Восточной Европы и Северной Евразии. Мы должны быть 
готовы проработать свое постсоветское прошлое и быть способ-
ными провести множество деконструкций — депутинизацию 
(как и делукашевизацию и тому подобное), денуклеаризацию*, 
суды над военными преступниками и отказ от империализма 
и национализма. Новые — постпостсоветские — республики 
в  новых геополитических условиях, малосвязанные с  совет-
ским опытом, смогут справиться с имперско-колониальными 
и клановыми структурами своих систем и Жизненных миров 
лишь в том случае, если будут учитывать уроки постсоветской 
истории.

Без усвоения уроков нашей недавней истории мы обре-
чены на вечное хождение по кругу — от революционных травм 
к большевицким экспериментам, к сталинским термидорам, 
к  хрупким оттепелям, к  засасывающим застоям и  к  новым 
безуспешным революциям. Это кружение подрывает и уни-
чтожает творческие достижения. Эта абортивная ревер-
сивность характерна для истории модерности в  Восточной 



172 Постсоветский человек и его время

Европе и Северной Евразии, но ей присуща также критическая 
рациональность, добрая воля и гражданственная самоотвер-
женность. И от выбора каждой человеческой экзистенции, как 
и кем быть, зависит то, каким будет мир нашего присутствия 
и становления после нынешней цезуры.



Глоссарий

Автократизация — процесс установления автократии. Авто-
кратия — это система правления, при которой вся власть 
(или бóльшая ее часть) принадлежит правителю-авто-
крату и не сбалансирована другими политическими или 
социальными противовесами. К автократиям относятся 
монархии и диктатуры, однако современные формы авто-
кратии включают также формы, скрывающие или смяг-
чающие элемент насилия такого правления («умная авто-
кратия», «избираемая автократия» и т.п.). С конца первой 
декады ХХI века автократизация обозначает и распро-
странение этой формы правления в мире. В политической 
науке, практикуемой в большинстве западных исследова-
тельских центров, автократизацию понимают как упадок 
демократий или снижение демократического качества 
формально демократических режимов.

Актор  — действующий субъект (индивидуальный или кол-
лективный; индивид, социальная группа, организация, 
институт и т.п.), обладающий своим осознанным инте-
ресом, совершающий действия, направленные на дру-
гих и ведущие к общезначимым изменениям. Например, 
государство является главным политическим актором 
в поле международной политики, а политическая пар-
тия — во внутриполитической конкуренции и электо-
ральных процессах. Акторы обладают субъектностью или 
«агентностью» (agency), то есть способностью действо-
вать в определенной среде, структурной частью которой 
и является актор.

Арендт, Ханна (1906–1975) — немецко-американский фило-
соф и политический теоретик, основоположница немар-
ксистской теории революции и теории тоталитаризма.



174 Постсоветский человек и его время

Брубейкер, Роджерс (р. 1956)  — американский социолог, 
исследовавший среди прочего постсоветские процессы 
нациестроительства и межэтнические отношения.

Бытие (греч. τό ὄν; лат. esse; нем. Sein; фр. être) — одно из цен-
тральных философских понятий, обозначающих источ-
ник всего сущего и относящегося к субстанции. Отсюда 
«бытийствующее»  — это то, что пребывает в  бытии, 
а «бытийствование» — пребывание в бытии. Бытие явля-
ется центральной темой метафизики, а изучение бытия 
называется онтологией. В  контексте бытийствования 
человек — это человеческая экзистенция (или существо-
вание), способная присутствовать, пребывать в станов-
лении и выражать свой опыт присутствия и становления 
в бытии.

Герменевтика (в  философском контексте)  — философская 
дисциплина, которая занимается вопросами значимости 
интерпретации, ее экзистенциальных и когнитивных ос-
нований, а также ее роли в человеческом существовании. 
Герменевтика рассматривает интерпретацию (а  также 
понимание и истолкование) в контексте фундаменталь-
ных философских вопросов о  бытии, познании, языке, 
истории, искусстве и  повседневности. Герменевтика 
также является направлением современной философии, 
возникшей и развивавшейся под влиянием исследований 
Библии, теории истории и феноменологии.

Делиберативный — относящийся к обсуждению, публичной 
дискуссии, т.е. делиберации. В данной книге этот термин 
используется в связи с делиберативной демократией, де-
мократической доктриной, согласно которой политиче-
ское решение может считаться легитимным, только если 
ему предшествовало подлинное обсуждение, а не просто 
агрегирование предпочтений во время голосования. Де-
либерация — публичный процесс коммуникации, в ходе 
которого рассматриваются различные мнения и  аргу-
менты в их пользу, что ведет к решению, основанному 



175Глоссарий

на консенсусе и взаимопонимании (в идеале всех участ-
ников обсуждения). Истинная делиберация должна быть 
свободной от политического влияния, открытой, явной, 
рационально аргументированной и проводимой для об-
щего блага.

Денуклеаризация — процесс сокращения или уничтожения 
арсеналов ядерного оружия, его носителей и  средств 
доставки, а также производства. То есть фактически де-
нуклеаризация означает отказ страны от ядерного во-
оружения.

Доходы домашних хозяйств — общая сумма денежных и на-
туральных доходов по всем источникам их поступления 
с учетом стоимости бесплатных или льготных услуг за 
счет социальных фондов.

Елбасы (казах. — глава государства) — официальный титул, 
который носил первый президент Республики Казахстан 
Нурсултан Назарбаев с 2010 по 2023 год.

Жизненный мир (нем. Lebenswelt) — концепция современной 
философии, обозначающая мир самоочевидности и дан-
ности, благодаря которому люди могут понимать друг 
друга и  мир, а  также взаимодействовать. Это понятие 
ввел Эдмунд Гуссерль (1859–1938) для обозначения об-
щего интерсубъективного основания и горизонта всякого 
субъективного познания. Позже концепция Жизненного 
мира использовалась в философии и социальной теории 
(например, у  Юргена Хабермаса) для обозначения той 
среды компетенций, практик и установок, которые суще-
ствуют до индивидуального опыта человека и составляют 
горизонт возможностей его опыта. Хабермас рассматри-
вает Жизненный мир как состоящий из социально и куль-
турно сформированных и устоявшихся языковых значе-
ний, помогающих людям достигать согласия, культурно 
и социально обоснованного взаимопонимания и взаим-
ных уступок. Жизненный мир придает смысл жизни 
отдельным людям и целым сообществам. Жизненному 



176 Постсоветский человек и его время

миру противостоит система, оторвавшаяся от человече-
ства рациональная сила, колонизирующая жизненные 
миры и лишающая людей и сообщества смысла их жизни.

Иллиберализм — деформация политической культуры и/или 
системы, ведущая к упадку демократических институтов 
и снижению доверия к либеральным демократическим 
институтам. Иллиберальные демократии  — это демо-
кратии, отказавшиеся от либерально-правовых ограни-
чений для своеволия большинства и уважения к правам 
индивида и меньшинств. В Европе иллиберальным пово-
ротом называют изменение политико-правовых систем 
и политических культур в ряде центральноевропейских 
стран (например, в Венгрии и Польше) в середине второй 
декады XXI века. Этот поворот символизировал среди 
прочего сворачивание посткоммунистической демокра-
тизации в Европе.

Инклюзивность — принцип организации жизни в обществе, 
обеспечивающий равный доступ к возможностям и ре-
сурсам для людей, которые в противном случае могли бы 
быть исключены или маргинализированы: например, для 
людей с физическими или интеллектуальными недостат-
ками или принадлежащих к меньшинствам.

Интернализация — принятие индивидом в процессе социа-
лизации норм, правил, ролей и ценностей, установлен-
ных другими людьми. Процесс интернализации начина-
ется с изучения норм, затем понимания их ценности и, 
наконец, ведет к принятию нормы как своей собственной 
точки зрения.

Интеробъективность  — это общее пространство опыта 
и  смысла, которое структурируется равноправными 
взаимоотношениями и взаимовлияниями людей, мате-
риальных и нематериальных объектов. Понятие введено 
в философию и социальные науки Бруно Латуром (1947–
2022) и  рядом других теоретиков, сформулировавших 
акторно-сетевую теорию.



177Глоссарий

Интерсубъективность  — соотношение и  совпадение экзи-
стенциальных и когнитивных перспектив людей. Термин 
введен философом Эдмундом Гуссерлем (1859–1938) для 
обозначения связи и  совпадения осознанных и  неосо-
знанных перспектив в переживании реальности двумя 
субъектами (или бóльшим числом), ведущих к возник-
новению общего  — интерсубъективного  — горизонта 
значений. Термин «интерсубъективность» в  социаль-
ных науках, как правило, относится к фундаментальным 
структурам, общим для двух и более расходящихся субъ-
ективных перспектив.

Ирредентизм (от итал. irredento — неосвобожденный) — это 
либо стратегия национального государства, направлен-
ная на объединение под своим управлением одного на-
рода или этнической группы, либо идеология этнонацио-
нального движения, требующая выхода (сецессии) своего 
сообщества (или региона проживания) из одного государ-
ства и присоединения к другому, в котором данное этно-
национальное сообщество составляет большинство.

Кейс (англ. сase — случай) — термин, связанный с методом кон-
кретных ситуаций (case study), исследовательской тех-
ники, направленной на детальное и глубокое изучение 
отдельного случая (кейса), связанного с каким-либо собы-
тием, тенденцией, группой, организацией или страной. 
Кейс строится на реальных фактах, которые не просто 
описывают, но анализируют репрезентируемую пробле-
му, противоречие или тип организации. Выводы такого 
анализа могут быть экстраполированы для понимания 
других подобных феноменов, событий или тенденций.

Клиентелизм  — это логика политического действия, осно-
ванного на персональных неформальных отношениях, 
круговой поруке и  обмене услугами за политическую 
поддержку. Клиентелизм предполагает асимметрич-
ные отношения между группами политических акторов, 
часть из которых являются патронами-покровителями, 



178 Постсоветский человек и его время

а другая — клиентами. Клиентелизм — обратная сторона 
патримониализма и часть патрональной политики.

Койнония (греч. κοινωνία — общение, соучастие) — изначаль-
но обозначало совместное участие в чем-либо, общий дар, 
долю в пожертвовании. В философии койнония обозна-
чает благорасположенность и участие в общем граждан-
ском процессе, фундирующем политическое сообщество. 
Иначе говоря, койнония — это политическая коммуни-
кация, одновременно отсылающая к процессу политиче-
ского взаимодействия (от соучастия до гражданской вой-
ны) и к результату (в виде существующего политического 
сообщества — граждан полиса, народа, нации и т.п.).

Маркетизация (англ. market — рынок) в контексте этой кни-
ги — построение рыночной экономики, создание свобод-
ного рынка. Свободный рынок — это система экономиче-
ских взаимоотношений, где добровольный обмен, баланс 
спроса и предложения, а также свободная конкуренция 
без вмешательства государства являются основными 
принципами.

Мир-система — социально-экономическая система, охваты-
вающая весь мир или его часть и представляющая собой 
результат взаимодействия между государствами, эко-
номиками и  обществами. Мир-системы, как правило, 
крупнее отдельных государств и  предполагают общ-
ность с единой системой экономического и культурного 
обмена, разделения труда и политических отношений. 
Основатели мир-системного подхода (прежде всего А. Г. 
Франк, С. Амин, И. Валлерстайн и Дж. Арриги) изучают 
эволюцию мир-систем, а не отдельных социумов, эконо-
мик или государств. Современная глобальная капита-
листическая мир-система состоит из «ядра» (наиболее 
высокоразвитые государства и экономики Запада), полу-
периферии (государства, пытающиеся достичь статуса 
ядра, например, Китай, Россия или Турция) и периферии 



179Глоссарий

(государства и экономики, проигрывающие мировой си-
стеме распределения власти и прибыли).

Неопатримониализм (лат. patrimonium  — вотчина)  — си-
стема социально-политического порядка, при котором 
правящие группы (патроны-покровители) используют 
государственные ресурсы для обеспечения лояльности 
подчиненных групп (клиенты). Этот порядок базиру-
ется на неформальных отношениях патрона и клиента, 
которые могут охватывать людей и группы от самых вы-
сокопоставленных чиновников до жителей небольших 
городов и сел. Неформальная логика отношений, пред-
лагаемая неопатримониализмом, подрывает политико-
правовые институты и верховенство закона и усиливает 
коррупцию в публичном секторе.

Остальгия (нем. Ost — восток) — специфическая ностальгия, 
то есть тоска по вещам, людям или ситуациям прошлого, 
связанная с советским временем. Остальгия проявляется 
в постсоветских и посткоммунистических обществах как 
тоска по всем или отдельным аспектам жизни во време-
на правления коммунистов в СССР или странах восточ-
ного блока.

Партикуляризм — это когнитивная или моральная перспек-
тива, предусматривающая невозможность применения 
общих норм, ценностей или правил к разным сообще-
ствам и  культурам и  требующая специфического под-
хода и набора критериев для понимания и оценивания 
каждого отдельного культурного контекста или события.

Партисипативный (англ. — относящийся к участию) означа-
ет вовлечение в управление, непосредственное участие 
в принятии решений. В данной книге этот термин связан 
с понятием партисипативной демократии, то есть с такой 
формой правления, при которой граждане непосред-
ственно участвуют в принятии политических решений, 
а не через избранных представителей.



180 Постсоветский человек и его время

Патронализм  — термин, введенный Генри Хейлом и  обо-
значающий такое «социальное равновесие, в  котором 
люди организуют свою политическую и экономическую 
деятельность не на основе свободной конкуренции, а на 
системе личных связей, прежде всего путем персонали-
зированного обмена конкретными поощрениями и нака-
заниями, без каких-либо принципов или идеологических 
убеждений. В таких обществах, как правило, превали-
руют личная дружба и  семейные узы, которым сопут-
ствуют слабый правопорядок, повсеместная коррупция, 
низкий социальный капитал, патрон-клиентские отно-
шения и повсеместное кумовство» (Hale H. 25 Years After 
the  USSR: What’s Gone Wrong?  // Journal of  Democracy. 
2016. № 27. Стр. 24–32. С. 28).

Перформатив — речевые акты, являющиеся поступком. На-
пример, клятвы, обещания или приказания. Отсюда пер-
формативное противоречие — это противоречие, возни-
кающее, когда содержание высказывания противоречит 
предпосылкам его возможности. Примером такого про-
тиворечия может быть высказывание «Я был на корабле, 
потерпевшем кораблекрушение. Никто не спасся». Само 
по себе содержание этого высказывания не противоре-
чиво, однако произнесенное от первого лица оно стано-
вится перформативно-противоречивым.

Позитивное право (лат. ius positum) — система норм, форма-
лизованных государством, выражающих волю суверена 
(например, народ или правительство) и  посредством 
которого регулируется жизнь субъектов права на терри-
тории данного государства. Юридический позитивизм 
предполагает, что законы  — это предписания одних 
людей для других, что не существует необходимой связи 
между правом и моралью, а правовая система — это за-
мкнутая система, в которой правильные решения выво-
дятся из заранее установленных правовых норм без учета 
социальных или моральных соображений. Эта доктрина 



181Глоссарий

отличается от концепции естественного права, которое 
включает в  себя неотъемлемые права, предписанные 
не законодательным актом, а «Богом, природой или разу-
мом». Зачастую юридический позитивизм нарушает пра-
ва человека или моральные ограничения суверена или же 
безразличен к ним.

Полиархия (букв. власть многих)  — форма правления, при 
которой власть принадлежит нескольким группам. Эта 
форма правления отличается, во-первых, от диктатуры, 
поскольку предполагает доступ к  центрам власти не-
скольких групп, а не одной, и, во-вторых, от демократии, 
поскольку она предполагает ограниченное влияние гра-
ждан на правящие группы.

Полилог (греч. — разговор многих) — разговор многих участ-
ников, в котором роль говорящего переходит от одного 
лица к другому без превращения коммуникации в моно-
лог или диалог. В  философии этот термин обозначает 
стремление к открытой и инклюзивной коммуникации 
многих равных участников, преодолевающих взаимные 
стереотипы и даже ограниченность диалога двумя пер-
спективами.

Постчеловечество — совокупность существ, чье существова-
ние определяется выходом за рамки привычного чело-
веческого существования. Это определение относится 
к возможному (а для части философов — к возникающему 
на наших глазах) этапу развития человечества, когда тех-
нологии дополнят, расширят и качественно изменят био-
логическое, психическое, моральное и интеллектуальное 
измерения существования человека.

Потестарность (лат. рotestas — власть) — властная форма гос-
подства и подчинения, свойственная обществам с пре-
обладанием силовых, неправовых, публично-властных 
институтов. По мнению российского правоведа В. Чет-
вернина, мир делится на цивилизации потестарного 



182 Постсоветский человек и его время

и правового типа, в России правовые институты не закре-
пились из-за потестарной традиции.

Прометеизм (греч. Προμηθεύς — Прометей, титан, защитив-
ший людей от произвола богов и подаривший им огонь) 
в контексте данной книги — это реализация просвещен-
ческой максимы, интерпретирующей мотивацию мифо-
логического героя Прометея как стремление к несению 
света (огня) людям, даже ценой самопожертвования.

Референтный — соотносимый, связываемый или соотнося-
щий, связывающий с чем-либо; служащий для соотнесе-
ния с чем-либо, привязки к чему-либо. В данной книге 
это прилагательное связано с понятием референции. Под 
влиянием аналитической философии языка референция 
(или значение reference, Bedeutung) является той сторо-
ной содержания в  имени или высказывании, которое 
указывает непосредственно на объект или состояние дел 
в реальности. Референция отличается от смысла (sense, 
Sinn). Референцией высказывания является его истин-
ностное значение, а его смысл — выражаемой мыслью.

Ризома — понятие в современной философии, заимствованное 
из ботаники (корневище, стелющийся или подземный 
стебель) и описывающее нелинейную и неупорядочен-
ную сеть, соединяющую один ее элемент с любым другим. 
Введено в философию Жилем Делезом и Феликсом Гват-
тари (книга «Тысяча плато») для обозначения сетей, про-
низывающих семиотические цепи, организации власти 
и процессы в искусстве, науке и обществе без видимого 
порядка или согласованности. Принцип ризомы про-
тивопоставляется принципу древа, т.е. упорядоченной 
иерархии.

Сецессия (лат. secessio — уход) — выход из состава государства 
какой-либо его части или группы. Сецессия, как правило, 
это радикальный случай выполнения политической про-
граммы группы, утверждающей свое право на отделение 



от национального целого, собственный суверенитет и со-
здание независимого государства.

Социальное воображение — это сложный процесс создания, 
интерпретации, применения и пересмотра идей, образов 
и понятий, с помощью которых отдельные люди, малые 
группы и большие общества представляют свое социаль-
ное целое, его части, пространство и время. Социальное 
воображение объединяет опыт реальности, фантазий 
и многих других элементов социального мира в относи-
тельно понятных смыслах и образах (imagery), опреде-
ляющих диспозиции социальных акторов.

Темпоральность — порядок времени, предполагающий опре-
деленную последовательность прошлого, настоящего 
и  будущего (например, линейного, цикличного, разо-
рванного и т.д.). Отсюда «темпоральный» — относящий-
ся к развитию в определенном временном порядке.

Трайбализм (в  контексте данной книги)  — это дискрими-
национное и  враждебное поведение одной группы по 
отношению к  представителям других групп, основан-
ное на признании обособленности и исключительности 
своей группы.

Трансгрессия — понятие, обозначающее акт нарушения норм, 
правил и законов, рассматривается как деструктивный 
акт поведения. В современной философии это понятие 
приобретает радикальные черты и означает «преодоле-
ние непреодолимого предела» (М. Бланшо), таким обра-
зом указывая на революционный потенциал самого акта, 
на его способность изменить не только социальный, но 
и онтологический порядок.

Универсализм — когнитивная или моральная перспектива, 
подразумевающая возможность применения общих 
норм, ценностей или правил ко всем людям, сообще-
ствам и культурам независимо от контекста, в котором 
они находятся.



184 Постсоветский человек и его время

Фундировать — обосновать, обеспечить надежным основа-
нием нечто, что реально существует и может быть осмыс-
лено и зафиксировано в языке.

Хабермас, Юрген (р. 1929) — немецкий социальный философ, 
один из самых влиятельных политических и социальных 
мыслителей второй половины XX века.

Цезура (лат. сaesura — разрыв, пауза) — завершение или пре-
рывание физического, культурного, исторического или 
иного длительного процесса.

Эволюционная биология  — раздел биологии, изучающий 
происхождение видов от общих предков, наследствен-
ность и изменчивость их признаков, размножение и раз-
нообразие форм в ходе эволюционного развития.

Эгалитаризм (фр. égal — равный) — направление в полити-
ческой философии, отстаивающее идею социального 
равенства, на основании которого должны строиться 
политические, правовые, социальные и экономические 
отношения и институты. В применении к формам прав-
ления этот принцип формирует идею эгалитарной демо-
кратии, основанной на равенстве прав и интересов всех 
социальных групп, а также равном доступе всех граждан 
к экономическим ресурсам и политической власти.

Этнонационализм, этнический национализм — форма на-
ционализма, основанного на убеждении в том, что общее 
этническое происхождение является базисом националь-
ной сплоченности и что государство должно защищать 
и развивать культуру, язык и религию одной — титуль-
ной — этнической группы. Интересы и права граждан 
другого этнического происхождения и этнических мень-
шинств при этом классифицируются как менее важные. 
Этнонационализм противопоставляется доктринам гра-
жданского национализма, мультикультурализма, инклю-
зивного общества и т.д.

Homo sapiens sapiens  — это подвид Homo sapiens, состоя-
щий из современных людей, ныне живущих представи-



185Глоссарий

телей рода Homo. В палеоантропологии это обозначение 
используется для отделения современного человека от 
других, более архаичных подвидов вида Homo sapiens 
(иначе говоря, от других некогда существовавших на 
Земле человечеств). Предполагается, что подвид Homo 
sapiens sapiens возник и расселился по планете в послед-
ние двести тысяч лет.



Содержание

Опыт философского осмысления постсоветской эпохи................. 1

Отзывы............................................................................................................................... 3

Благодарности.............................................................................................................. 6

Введение........................................................................................................................... 7

Часть первая   
Философские аспекты постсоветской истории.................................. 11

Часть вторая   
Логика развития и этапы постсоветской межвоенной эпохи... 38

Часть третья   
Эволюция представлений о постсоветской эпохе............................. 81

Часть четвертая   
Плоды постсоветской политической креативности......................113

Графики.........................................................................................................................161

Заключение 
Постсоветская эпоха и будущее Восточной Европы 
и Северной Евразии.............................................................................................169

Глоссарий.....................................................................................................................173


